# Remarks-& Admonition

(Ishart wal-Tanbihat)

### With Commentary by Tusi

Ishart wal-Tanbihat bi Sharh at-Tusi being a Commentary on the Ishart wal-Tanbihat of ibn Sina with Analysis, Annotation, and detailed table of contents.

> By Sulyman Dunya Professor of Philosophy Al-Azhar University

Published By the Dar al-Marif Cairo, Egypt

### ذخانرالعرب

27

# الإشارات والنبيهات

لإبى على بن سينا

معشدح نصبيرال*ڌين*الطوسي

و**يجقيق** الدكورسُليمان دنييا أستاذ الفلسفة المساعد فيكلية أصول الدين

الْقِسُرِمُ الْأُوِّلُ



# بيئ لَمِنْهُ وَالْحَرْ الْحَيْدِ

#### ىق تىتە

حمدًا لله وشكرًا وصلاة وسلامًا على خاتم أنبيائه ورسله ، محمد بن عبد الله . خير خلقه . وعلى آله وصحبه الطيبين الطاهرين .

وبعد فنذ مدة ليست بالبعيدة وليست بالقريبة ، فرغت من تقديم أقسام الطبيعيات ، والإلهيات والتصوف . من كتاب « الإشارات » إلى القراء على هذا الترتيب . وكان إخراج الكتاب على هذا النحو مثار دهشة لهم لأن قسم المنطق هو أول أقسام الكتاب . وقد كانوا يتوقعون أن يخرج الكتاب على وفق ترتيبه الطبيعى . وكنت أود أنا أيضاً أن يخرج الكتاب على وفق ما يتوقعون . ولكن لقد قيل . وما أصدق هذا الذي قيل

ماكل ما يتمنى المرء يدركه تأتى الرياح بما لا يشتهى السفن وأكرر حمدى لله وشكرى على أن أعان على إخراج هذا القسم ليكمل به الكتاب ولعلى فى إخراج قسم المنطق أكون قد انتفعت بما تقدم به القراء مشكورين من ملاحظات على الأقسام التى ظهرت وقد تركزت هذه الملاحظات في أمور ثلاثة:

عدم الترجمة لابن سينا والطوسى . وكان ردى على هذا أن مكان

751 16 1900

Survenur -

وكتابته بحروف واضحة . وعلى ورق صقيل .

وما دمنا نقطع بأن ذلك كله ، بغثه و ثمينه ، لم يرد عمن ينسب إليه الكتاب فلا نزال بعد ، بعيدين على المصدر الذي يعطينا صورة صادقة مما صدر عن المؤلف ، أو صورة هي أقرب ما تكون إلى ما صدر عنه .

إن عملية استئصال الزوائد. والإبقاء على الأصيل غير الدخيل. من أفكار صاحب الكتاب. هو العمل الأصيل في هذه المرحلة. وإذن فليست المهمة مهمة آلية كما يظن البعض؛ بحيث تجمع المتفرقات في صعيد، بعضها في الصلب وبعضها في المامش؛ ليقال بعد ذلك هذا هو كتاب فلان. وكيف... وفلان لم يقل كل ذلك. ولكنه قال بعض ذلك، وقد يكون ما قاله غير موجود بين كل ذلك؟

وإذن فالأمر يتطلب خبيراً ، خبيراً بالفن الذي كُتب فيه الكتاب بعامة . وخبيراً عن ينسب إليه الكتاب بخاصة ؛ ليأخذ من هذا الشتات ويرد ، ويقبل يو ويرفض . وبدون هذه الخطوة التي تدعو إليها الضرورة سنظل أمام بضاعة ليس هناك أقل مبرر للقول بأنها بصورتها الراهنة ، قد صدرت عمن عنون باسمه الكتاب . ورغم أن خطوة التمحيص هذه جريئة . فهى ضرورة لابد منها . إني لست أجحد فضل العمل الذي يقوم على أساس جمع شتات النسخ في في صعيد نسخة واحدة . ولكن هذا عندي ليس من عمل العلماء . ولكنه بعمل النساخ أشبه . ومما يؤسف له أنأ كثر العمل قد وقف عندهذا الحدحي منينا في هذا الجانب عا يشبه الركود . فنذ مدة طويلة ونحن نستمع إلى صيحات منينا في هذا الجانب عا يشبه الركود . فنذ مدة طويلة ونحن نستمع إلى صيحات

الترجمات هو القسم الأول من الكتاب فلعلى الآن فاعل .

ثم عدم تبويب المقدمة الطويلة التي قدمت بها في صدرالقسم الثاني . فلعلي هنا غير مطيل . أو مبوب إن أطلت .

وأخيرًا عدم إثبات فوارق النسخ في أسفل الصفحات كما يفعل المستشرقون مثلا. وأحب أن أقول للسادة القراء عن هذا الأمركلمة :

#### إخراج الكتب

إن إخراج الكتب القدعة التى تناولها التحريف والتشويه . مثل كتب ابن سينا وغيره . يقصد به تخليصها من التحريف والتشويه . وإعادتها إلى الوضع الذى صدرت به عن صاحبها ومؤلفها . أو إلى وضع أقرب ما يكون من هذا الوضع . وليس من هذا في شىء فيا أعتقد . أن يُجمع كل ما تصل إليه اليد من نسخ . ثم يؤخذ منها شيء حسما اتفق ليوضع في الصلب ثم 'تؤخذ باق الأشياء لتوضع في الهامش .

وإن صح أن يكون ذلك شيئاً في الإخراج. فهو عندى أدون الأشياء فيه وأقلها ؛ لأنه لا يزيد عن حشد المادة المنسوبة إلى المؤلف وجمعها في صعيد واحد. والأمر الذي لا شك فيه أن هذه المادة كلها وبصورتها المشوهة المحرفة ، المتضاربة المتناقضة لم ترد عن المؤلف. فليس لجمعها في صعيد واحد فائدة أكثر من لم شعث هذا المتفرق المتناثر وصيانته في نسخة واحدة .

تنبعث من هنا ومن هناك. تعلن أن الفلسفة الإسلامية بحاجة إلى دراسة جدية ، بحاجة إلى تحليل . بحاجة إلى تحديد أفكار كل فيلسوف في كل مسألة من المسائل . بحاجة بعد ذلك إلى مقارنتها بما سبقها من فِحُر وبما لحقها من فِكُرِ . ولا سبيل إلى ذلك ولا إلى شيء من ذلك ما دمنا نخرج في بطء ، وفى بطء شديد ، كتب فلاسفة الإسلام . وما دام إخراجنا لكتب فلاسفة الإسلام يقوم على الأساس الذي ورثناه عن المستشرقين ، ذلك الأساس الذي لا يزيد عن أن يجمع عدة نسخ في نسخة واحدة .

إنى لست أزعم أنني خبيركل الخبرة بالفلسفة الإسلامية بعامة. ولا أنني خبيركل الخبرة بالفلاسفة الإسلامين الذين أخرجت وأخرج لهما كتباً بخاصة. ولكنى رغم ذلك لست ممن يطيب لهم الرضا بالوقوف عند الوسائل . ولا ممن يرضون أن يتخذوا من الوسائل غايات. بل من أولئك الذين يفهمون أن الوسائل وسائل فقط . وأن وراء الوسائل غايات . وإذا كان لابدمن الوسائل . فلا بد أيضاً من الغايات .

على أساس من هذا الطموح العلمي حاولت الإخراج، فلم أقف عند خلافات بعض النسخ التي أكدت لى خبرتى العلمية أنها تحريف من النساخ، لم أقف هــذه الوقفة لأنى أريد أن أخطو إلى الأمام خطوة ، لا أريد أن أشغل نفسى عا هو خطأ ، لأتفرغ لما هو صواب . ولا بأس أن نتنافس في هذا الجانب ، فليقم كل بدوره في هذا المضهار ، وربما يتراءى لغيرى غير ما تراءى لي ، وعند حك الأفكار بعضها يبعض ، سينجلي الأمر . وسيتبين صوابه وخطئي .

أوصوابي وخطؤه، وفي انجلاء الأمرعلي هذا النحو التقاء، ولكنه التقاء في أثناء الطريق ، لاوقوف في بداية الطريق ، وذلك كسب للعلم ، فالخسارة أن نظل في البداية .

إنى أريد السير ، السير الذي يوصل ، فقد طال الانتظار ، الانتظار عند بداية الطريق. طريق الفلسفة الإسلامية. فحتى الآن لم نفهم ما هي الفلسفة الإسلامية ، ما هي أفكار الفارابي على وجه التحديد في كذا وكذا من مسائل الفلسفة ؟ وما هي أفكار ابن سينا على وجه التحديد في كذا وكذا من مسائلها ؟ وما هي أفكار ابن رشد؟ وهكذا وهكذا ، لم نفهمذلك ، ولهذا لم نجد أساساً نبني عليه ، فلم يصبح لدينا فلاسفة يتابعون بأفكارهم السلسلة التي بدأها الفارابي وابن سينا، بينما الناس في الغرب قد فهموا أسلافهم فهماً صحيحاً، وكان فهمهم الصحيح لفكر أسلافهم وغير أسلافهم أيضاً، سبباً من الأسباب القوية في تفوقهم الفكري علينا ، فما تزال سلسلة التفكير عندهم متصلة ، ففيهم الآن فلاسفة ومفكرون لهم رأيهم البين في مشاكل الفلسفة، وعلى هدى آرائهم وتوجيهاتهم نسير نحن الآن.

وحرصاً على هذه الأهداف، وتلهفا على بلوغ هذه الغايات، لم أشأ أن يظل إخراجنا للكتب الإسلامية القديمة تكراراً للنسخ القديمة ، ووقوفاً عند حشدها في صعيد واحد مؤقد قلت كلاماً شبيهاً بهذا القول في كتاب التهافت الذي هو أول كتاب أحرجته ، فلت :

[...ولم أشأ أن أحتفظ في الهامش بكل الفوارق، وأدع القارئ يختار؛

وسوف يستفيد العلم من وراء ذلك ، وهو ما أدعو إليه .

أما أن يقف الأمر ، عند سوق الاحتمالات والافتراضات ، فهو تعطيل المجلة السير ، وحد من نشاط العاملين ، وتخذيل وتوهين .

ومع ذلك فليطمئن أولئك الذين يحرصون على إِثبات ما صح وما لم يصح من الفوارق، إلى أنى فى إخراج قسم المنطق قد أرضيت رغبتهم إلى حد كبير، ولعلى قد فعلت ذلك لإثبات أن ما يدعون إليه أمر ممكن ، فليهنهم أنهم واجدون فى بعض هذه الفوارق ما سوف يقطعون هم أنفسهم بأنه خطأ لا يحتمل الصواب بوجه .

فلهؤلاء أقول: إن الشوط أمامنا طويل فلا بد\_ بعد إخراج الكتاب في صورة نطمتن إلى أنها أصح الصور التي وصلتنا عن المؤلف \_ أن نبدأ في فهم الكتاب، ثم إن الأمر ليس أمركتاب واحد ، لكنه أمر مئات بل آلاف الكتاب.

وليس الأمر أمر فهم سطحى ، ولكنه أمر فهم وتحليل و نقد ، لهذه للنات ، بل الآلاف من الكتب .

وليس الأمر أمر فهم وتحليل ونقد فقط، ولكن بعد ذلك أمر مقارنة: مقارنة بالفكر الذي يقال إن الفلسفة الإسلامية صدرت عنه.

ومقارنة بالفكر الذي يقال إنه صدر عنها .

وكلذلك يتطلب الجهود الكثيرة ، الجهود المتضافرة ، والأزمان الكثيرة ، لأزمان المتلاحقة .

فإن هذه عملية لا تزيد عن أنها جمع للنسخ المتعددة ، في مجلد واحد .

ثم فيها إرهاق للقارئ ، بنقل بصره و بصيرته بين الهامش والصلب ، جريًا وراء فوارق النسخ .

وفضلا عن ذلك ، فليس فيها كبير نفع للعلم سوى حفظ الأصول ، خشية أن تمتد لبعضها يد العفاء ؛ لأنها تفترض في كل قارئ القدرة على أن يقارن النصوص ، ويستخلص أصحها ، وهل كل القراء كذلك ؟

وإن فرض أن كلهم كذلك ، فهل لدى جميعهم الوقت الكافى لذلك ؟ وإن فرض أن لدى جميعهم الوقت الكافى لذلك ، فما فائدة أن يتخصص بعض الناس فى شيء ، ويتخصص بعضهم الآخر ، فى شيء آخر غيره ، إذا لم ينتفع بعضهم بجهود بعض ؟ . . . ]

وعلى هدى هذا الذى قلت عن اعتقاد ، حاولت أن أخرج الكتب على هذا النمط الذى اعتقدت ، ولكن المثبطين لم يعجزهم أن يقولوا: لماذا حذفت بعض الفوارق ؛ لعل هذا الذى بدا لك أنه خطأ ، هو فى نظر غيرك صواب . نعم ذلك قول حق ، ولكن ما أشبهه بالباطل ؛ فليقم هؤلاء الذين يفترضون اقتراضاً أن ما ظهر لى خطؤه هو صواب ، بعملية استقصاء وتحريد إن كانوا يريدون أن يخدموا العلم حقاً ، وليفرغوا وسعهم وجهدهم ليثبتوا أن ما رأيته خطأ ، هو الصواب ، وما رأيته صواباً هو الخطأ ، وسأ كون أنا أول من يشكرهم على هذا العمل ، فإنه سير فى الطريق ، إذ سوف يقرن عملى بعلمهم وسيتبين من هذا الاحتكاك العلمى ، مواطن الخطأ ومواطن الصواب ،

فالدعوة مع كل هذه المهام التى تنتظرنا ، إلى التأنق والتفن في حشد أخطاء النساخ وأضاليلهم في كتب، هي دعوة إلى التراخي والاستنامة.

#### المستشرقون والثقافة العربية

و بصدد الحديث عن الإخراج المسرف في التأنق الذي أغرمنا به اقتداء بالمستشرقين أحب أن أشير إلى أن الثقة الكبيرة التي أوليناها للمستشرقين حتى اتخذنا منهم أساتذة لنا هي ثقة لم تقم على أساس سليم ، لاعتبارات كثيرة : منها : أن الاستشراق قام في أول ما قام وفي معظم ما قام على غير أساس علمي خالص ، بل ارتبط بأمور هي أشبه بالسياسة منها بأي شيء آخر ، و نتيجة لذلك أعوزه عنصر أصيل من العناصر التي يتطلبها البحث العلمي ، وهو النزاهة والتخلي عن الأغراض.

ومنها: أن الاستشراق بغض النظر عن عنصر النزاهة قد خالطته كبرياء لا تليق بالعلم والعلماء . ذلكم أن العلوم منها خاص يختص بفريق دون فريق، من الناس ومنها عام هو شركة بين الناس جميعاً .

أما العام: فهو الذي يعتمد على مقومات مشتركة بنسب متساوية أو متقاربة بين أبناء الجيل الواحد، أو الأجيال المتقاربة، كالحساب والجبر والهندسة مثلا، أو كالفلك والطبيعة والطب ، فإن التفاوت إن حصل بين قبيل وقبيل في هذا العلم أو ذاك، فهو راجع في الغالب إلى تيسر آلات تساعد

على سرعة الكشف ودقته ، لفريق أكثر من فريق ، لا إلى مواهب ومقومات إنسانية امتاز بها فريق على فريق

وحين يتيسر لفريق أن يسبق آخر في هذا المضار ، فلا بأس أن يأخذ المتأخر عن المتقدم ، والأمر في ذلك قلّب ، فالآخذ في وقت يصبح مأخوذاً عنه في آخر. والمأخوذ عنه في قترة قد يصبح آخذاً في قترات ، وتاريخ العلوم شاهد على ذلك .

أما الخاص من العلوم: فهو الذي ينبي على مواهب وأصول. ليست عامة بين الناس ولكنها خاصة بفريق منهم ، كاللغة مثلا ، فاللغة العربية خاصة بالإنجليز، فليس يمكن أن يقال: إن الإنجليز أعرف بلغة العرب من العرب أنفسهم ، ولا أن العرب أعرف بلغة الإنجليز أنفسهم، ولو صح أن يقال: إن شخصاً عربياً أجاد اللغة الإنجليز من الإنجليز أنفسهم، ولو صح أن يقال: إن شخصاً عربياً أجاد اللغة الإنجليزية حتى أصبح فيها أقدر من بعض الإنجليز، أو أن شخصاً إنجليزياً أجاد اللغة العربية حتى أصبح فيها أقدر من بعض العرب، فليس يصح أن يقال: إن الأمر في ذلك صار قضية كلية ، فيكون كل المتعلمين للغة العربية من الإنجليز أقوى في اللغة العربية من المتعلمين العرب. ولا كل المتعلمين للغة العربية من المتعلمين العرب، ولا كل المتعلمين للغة العربية من المتعلمين العرب، ولا كل المتعلمين للغة الإنجليزية من العرب، أقوى في اللغة الإنجليزية من المتعلمين الإنجليزية من العرب، أقوى في اللغة الإنجليزية من المتعلمين الإنجليزية من العرب، أقوى في اللغة الإنجليزية من المتعلمين الإنجليزية من المتعلمين الوب.

وهناك علوم أخرى شأنها فى ذلك شأن اللغة . كعلوم القرآن والحديث والفقه الإسلامى . وتاريخ التشريع الإسلامى . والتاريخ الإسلامى نفسه . وعلوم البلاغة العربية والأدب العربى . فليس يمكن أن يكون غير العرب

أقوى فى هذه العلوم من العرب؛ ذلك لأن اللغة العربية تلعب دوراً هاماً. بل تلعب دوراً كبير الأهمية جداً فيها. فعرفة الناسخ والمنسوخ مثلا. أو العام والخاص. وما إلى ذلك من دراسات قرآنية. تعتمد أولا وقبل كل شيء، على تحديد الدلالة اللفظية. ومفاد الجمل. ليمكن إدراك التعارض والتمانع. اللذين يترتب عليهما القول بأن اللاحق يتعارض مع السابق حتى يكون هذا ناسخاً لذاك أو مخصصاً له إلى آخر ما يقال في هذه المواضع.

وكذلك يقال : في تاريخ التشريع الإسلامي ومنشأ الخلاف بين الأعمة المجتهدين . ومبلغ ارتباط ذلك بالدلالات اللغوية وعمقها وغزارتها وتنوعها . وهكذا وهكذا في سائر العلوم الإسلامية والعربية التي تعتبر اللغة العربية عثابة القاعدة منها والأساس لها .

وإذا ساغ فى العام من العلوم أن يأخذ هذا الفريق من الناس عن ذاك الفريق.

حسب التفوق والسبق. فليس يجور فى الخاص منها إلا أن يأخذ الدخيل عن الأصيل، والأجنى عن غير الأجنى .

هذا هو النهج السليم للدراسة الصحيحة ، وعلى هذا النهج سار الناس في إفادتهم واستفادتهم ، فالإنجليز مثلا يوفدون إلى فرنسا من أبنائهم من يريدون له ومنه أن يكون متفوقاً في اللغة الفرنساوية ، وقد تعرفت وأنا في انجلترا إلى أناس إنجليز ، علمت منهم أنهم أتموا دراستهم للغة الفرنسية في فرنسا ذاتها ، والعرب يوفدون من أبنائهم إلى بلاد الإنجليز من يريدون أن

يكون تام المعرفة باللغة الإنجليزية . وهكذا غير العرب، وغير الإنجليز . لكن الغرب لما رأى نفسه متفوقاً عن بعض الشرقيين في مضمار السياسة، أبي عليه كبرياؤه ، وهو الحاكم والسيد في المجال السياسي ، أن يجلس أمام الشرقيين يتتلمذ عليهم ويتعلم منهم ما هو خاص بهم من علم ومعرفة ، وحاولوا أن يتعلموا هذه العلوم بأنفسهم ، وفي بلادهم ولا بد أنهم استعانوا أول الأمر بالشرقيين ، ولكن في نطاق فردى وغير رسمي ، ثم فكروا في إنشاء معاهد خاصة للدراسات الشرقية في بلادهم ، فأنشأوا كليات أسموها كليات الدراسات الشرقية ، ألحقوها بالجامعات في حواضر البلاد الغربية ومدنها الكبرى، وأشبعنا نحن غرورهم هذا ، فأوفدنا نحن العرب والمسلمين أبناءنا إلى بلاد الغرب يتعلمون فيها علومنا الإسلامية والعربية في هذه الكليات، ويحصلون منها على الدرجات العلمية ، وصار مألوفًا أن يبعث أبناء كلية الآداب وأبناء دار العلوم وأبناء الأزهر إلى كليات الدراسات الشرقية في حواضر بلاد الغرب يدرسون اللغة العربية ، ويحصلون على درجات عامية في الأدب العربي على أيدى أساتذتهم المستشرقين الذين لا يحسنون كتابة

خطاب باللغة العربية .
ويحصلون على درجات علمية فى الفلسفة الإسلامية على أيدى أساتذتهم المستشرقين الذين لا يتيسر لهم أن يفهموا عباراتها الشبيهة بالألغاز ، تلك العبارات التى يعجز المتضلعون فى اللغة العربية عن فهمها ، ولا يبلغ مراد أصحابها منها إلافئة خاصة لها دراية بأساليبها المركزة ، وعباراتها المعقدة .

ويحصلون على درجات علمية في علم الكلام، وتاريخ التشريع، وأيضا الفقه الإسلامي ، على أيدى أساتذتهم الذين إن أمكنهم أن يخرجوا كتاباً في التوحيد أعجزهم أن يفرقوا بين التقرير والحاشية، أو بين المتن والشارح فضلا عن أن يفهموا ذلك كله ويتابعوا الفكرة وهي تتنقل بين عارض موجز، وشارح موضح ، و ناقد أو مكمل ، وموازن أو مرجح ،

وإن أمكنهم أن يقرؤا تاريخ التشريع فليس يمكنهم أن يفطنوا إلى الملاحظ الدقيقة ، ولا إلى الإعتبارات اللغوية التى دخلت فى حساب الأئمة المجتهدين وهم يرسمون لأنفسهم مناهج البحث وطرائق استنباط الأحكام وإن أمكنهم أن يقرؤا الفقه الإسلامى ، فلن يختلف موقفهم منه عن موقف رجل من المشتغلين بالفلسفة أو بالتاريخ مثلا ، أراد أن يطلع على القانون الوضعى ، فلن يبلغ فيه \_ وهو غير متفرغ له \_ مبلغ رجال القانون أنفسهم مع الفارق الكبير بين القانون الوضعى ، والفقه الإسلامى ، إذ القانون الوضعى مستمد من عقول البشر ، التى هى على تفاوتها شركة ينهم ، أما الفقه الإسلامى ، فهو تشريعات إلهية قد تعلو حكمة تشريعها عن مستوى تفكير الجم الغفير من الناس ، هذا فضلا عن أنها نزلت بلسان عربى ، للعرب وحدهم ميزة القدرة على فهمه الفهم الصحيح .

ولقد دخلت الفلسفة الإسلامية نفس المحيط الذى نزله الفقه الإسلامى، وتاريخ التشريع الإسلامى، والتاريخ الإسلامى، وعلم الكلام الإسلامى، والأدب العربى، وصار للفلسفة الإسلامية نتيجة لذلك، أساتذة عالميون

من المستشرقين ، يقولون ، فيسمع العالم العربي كله لما يقولون ، ويؤلفون فتكون مؤلفاتهم حجة بين المؤلفات ، ويخرجون الكتب فيكون إخراجهم عطاً عالياً ، يقاس به إخراج غيرهم .

إن هذه الهيمنة العلمية ، على شئوننا العربية والإسلامية ، هى اغتصاب اغتصبه المستشرقون الغربيون ، كما اغتصب ساستهم ، أوطان العرب والمسلمين ، وإذا كان العرب قد طردوا المستعمرين من جميع بلادهم ، أو كادوا ، والمسلمون كلهم سائرون فى نفس الطريق ، فمن واجب العلماء العرب والمسلمين على السواء ، أن يطهروا ميدانهم الفكرى الخاص بهم من الاستعمار الغربى ، كما طهر الساسة ميدانهم الأرضى والمائى والجوى ، من الاستعمار المادى .

وإذا كان رجال الفكر في العالم العربي والإسلامي، ينظرون إلى الساسة العرب والمسلمين نظرة إكبار تارة، ونظرة سخط أخرى، حين ينجحون في أمر ، أو حيث يفشلون فيه، فإن الساسة أيضاً بدورهم ينظرون إلى رجال الفكر نفس النظرة، ويتطلبون منهم أن ينجحوا في مهمتهم، وأن يتحررا من الغزو الدخيل الجارح لكرامتهم، فليس أشنع من أن يقال: إن الباحث الفلاني الذي حصل على أكبر درجة علمية معترف بها في مصر في الفقه الإسلامي، أو في علم الكلام الإسلامي، أو في تاريخ التشريع الإسلامي، أو في التاريخ الإسلامي، أو في الفلسفة العربية، قد سافروا إلى أوروباليكمل دراسته في هذه المواد هناك، وليحصل العربية، قد سافروا إلى أوروباليكمل دراسته في هذه المواد هناك، وليحصل

يسعك إلا أن تسدل عليه ستار الإهمال.

إننا اليوم إذا ما أردنا تقدير حصيلة عمله في الكشف عن الحقائق الإيجابية رأينا أقواله - حين تكون خالية من الخطأ - تافهة لا قيمة لها ، فلن تجد في الكشوف العلمية العظيمة كشفاً واحداً يرجع فيه الفضل إليه، أو إلى

ولاشك أن هذا الحكم فيه من القسوة – لا أقول من الخطأ – ما يثير الحيرة والدهشة ، ولعل خير ما تفضى إليه الحيرة والدهشة أن تحملنا نريد أن نستعيد كرامتنا العلمية والمعنوية و نسترد مجدنا الفكري الضائع. على أن نعيد النظر في معلوماتنا عن أرسطو في ضوء ماجدً من علوم ومعارف، نريد أن يكون لنا مالغير نا من حق ، فيما هو خاص بنا وملك لنا دون سوانا. ﴿ وَفَى ضوء ما وجه إليه من نقد ، لنرى أين هو من الحق ، وأين الحق منه إن كان الحق بمعناه المطلق في وسع البشر إدراكه .

والذي يعنينا من أمر أرسطو في هذا المقام هو المنطق . وفي منطق رسطو يقول Russell [ من أراد في عصر نا الحاضر أن يدرس المنطق ، فوقته النائع سدى ، لو قرأ لأرسطو ، أو لأحد تلاميذه .

نعم إن تآليف أرسطو المنطقية دليل على مقدرة ممتازة ، وكانت تكون إت نفع للانسانية ، لو أنها ظهرت في الوقت الذي لم تزل عقول اليونان فيه

لكنها ــ لسوء الطالع ــ قد ظهرت في ختام قترة الإبداع للفكر يو ناني، ومن ثم استمسك بها الناس على أنها المرجع الموثوق بصحته، حتى (١) نقلا عن المنطق الوضعي للدكتور «زكى نجيب محمود» المطبوع سنة ١٩٥١ التصدير.

على درجة علمية معترف بها من المستشرقين في الجامعات الغربية .

إن هذا في نظري شناعة دونها كل شنيع، ولعل عدم إحساسنا بخستها وحقارتها راجع إلى أن النفوس كانت في الماضي قد مرنت على الذلة، وألفت الضعة ، واستكانت للضيم . أما الآن وقد أفقنا من التخدير الذي شل شعورنا وإحساسنا بالكرامة ، وتذوقنا طعم الكرامة والمجد ، فلم يصبح أحد من تلاميذه (١) ]. هنالك مبرر لبقاء الوضع المقلوب الذي يجعل من الأساتذة تلاميذ ، ومن التلاميذ أساتذة.

فهل نحن فاعلون . . . . ؟

#### أرسطو والمنطق

أصبح أرسطو في عصرنا الراهن هدَفًا للنقد الجرىء المرير.

يقول « Lews, G.H. » [ من الأمور العسيرة أن نتحدث عن أرسطو بغير إسراف ، لأنك ستحس إزاءه أنه عملاق جبار ، لكنكستعلم إلى جانب ذلك أنه مخطئ فيا قال . إنك إذ تنظر إليه بعين التاريخ لِتُرى هذا الأفق الفسيح الذي جال فيه بنظراته ، لا يسعك إلا العجب والإعجاب .

لكنك إذا نظرت إليه بعين العلم لِتَرىكم أصاب في تلك النظرات، فاحصاً كل نظرة منها على حدة ، ومختبراً لما يترتب عليها من نتائج، فلا إذا ما حان الوقت الذي عادت فيه للمنطق قوة الأصالة والابتكار ، كان أرسطو قد أ نفق على عرش السيادة ألني عام ، مما جعل إنزاله عن عرشه ذاك

و Russell يعتبر نظرية القياس الأرسطية ، في قمة الفكر الأرسطى كله ،

[نعم قد كان له تأثير عظيم في مختلف نواحي الفكر ، لكن تأثيره كان على أشده في المنطق (٢) [ وأه عمل لأرسطو في المنطق هو مذهبه في القياس (٢). وقد شغل القياس الأرسطي الباحثين من نواح عدة:

فمن ناحية : هل هو النموذج الوحيد للتفكير السليم ؟ ومن ناحية ثانية : هل هو خال من العيوب؟

ومن ناحية ثالثة: هل يمكن أن يكون طريقاً لكسب معرفة جديدة ؟ ومن ناحية رابعة: ما عدد أشكاله ؟ هل هي ثلاثة ؟ أو أربعة ؟

وواضح أن هذه الدراسات التي تَعَرَّض القياس للبحث من جهاتها هي وجهات نظر مختلفة غير ملتقية ، لباحثين مختلفين . فالذي يرى مثلا ، أنه لا يكون طريقاً لكسب معرفة جديدة ، لا يراه النموذج الوحيد للتفكير السليم، ولا النموذج الأخير. ينما الذي لا يراه النموذج الوحيد، قد يرى أنه طريق لكسب معرفة ، ولكنه ليس الطريق الوحيد ، وسأعرض

الكل واحدة من هذه النواحي في اختصار ، ولكني أحب أن أشير أولا إلى أن اختلاف وجهات النظر هكذا ، حول نظرية القياس ، دليل على أنها حدث علمي له شأن خطير في تاريخ الفكر البشري .

## هل القياس الأرسطي هو النموذج الوحيد للتفكير

هذه هي النقطة الأولى: من النقاط الأربع المتعلقة بالقياس. وهي أن القياس ليس النموذج الوحيد للتفكير السليم ، فهي مسألة يحرص عليها « Jevons » وقد لخص لنا رأيه الدكتور زكى نجيب محمود في كتابه «المنطق الوضعي<sup>(۱)</sup>».

قال الدكتور نجيب: [ لا إنتاج من مقدمتين سالبتين ٠٠٠

لكن من علماء المنطق فريقاً لا يأخذ بهذه القاعدة في القياس، ويرى أن المقدمتين السالبتين قد تنتجان . فهذا « جفنز » يسوق لنا المثل الآتي، لقياس منتج مقدمتاه سالبتان.

كل ما ليس عمدني ، لا تكون له القدرة على التأثير المغناطيسي القوى . والكربون ليس معدنياً.

و إذن فالكربون ليس قادراً على التأثير المغناطيسي القوى.

فهاتان مقدمتان سالبتان . ومع ذلك نراهما تنتجان نتيجة سالبة صحيحة . ويرد « Keynes » كنز ، على هذا النقد قائلا : إن هذا الاستثناء

 <sup>(</sup>١) نفس المصدر والموضع السابقين.
 (٢) المرجع السابق ص ٢١٣.

<sup>(</sup>١) ص ٢٢٤

44

**(ピッー (ピッー (ピッ** 

كل « ص » - « لا - و »

.. لا «ص» - «ك»

وهو استدلال قياسى بالمعنى الصحيح. لم نجاوز فيه شرط الحدود الثلاثة . وإلا فلو تساهلنا فى شرط الحدود الثلاثة ، كان من المكن أن نحول كل قياس سليم إلى قياس ذى مقدمتين سالبتين – بواسطة نقض المحمول – فمثلا

مذا القياس الآتي:

کل « و » – « ك »

کل « ص » - « و »

.. کل « ص » – «ك.

يصبح بواسطة نقض المحمول في المقدمتين كما يأتي :

Y « • » - « Y - L »

¥ « ص » – « ¥ – و »

». Y « ص » — « ¥ ...

فهل نقول في مثل هذه الحالة إننا قد استطعنا الاستنتاج من مقدمتين سالبتين ؟ كلا. . لأن الحدود ليست ثلاثة في هذه الصورة .

و إذن فليست هي بالصورة القياسية .

الظاهري للقاعدة . ليس الاستثناء الحقيقي لها .

نعم إنه لا شك في صحة الاستدلال في هذا المثل الذي أورده « جڤنز »

ويمكن الرمزله عايأتى:

¥ « ¥ - و » - « ك »

و لا « ص » - « و »

لكن إذا اعتبرنا المقدمتين سالبتين . كمان لدينا أربعة حدود

هى: (١) لا - و

의 (٢)

(٣) ص

(1)

وعلىذلك لا يكون الاستدلال قياساً . لأنه جاوز شرط القياس الذى يحتم أن لا تزيد الحدود عن ثلاثة .

ولكى نحول هذا الاستدلال إلى الصورة القياسية . وجب أن نحول المقدمة الصغرى بواسطة عملية نقض المحمول \_ إلى موجبة كلية \_ بحيث تصبح :

كل « ص » – « لا – و » وعندئذ يكون الاستدلال كما يأتى:

وهذا دفاع طيب من «كنز » عن « القياس » كما تحدد ممناه عند ارسطو ، لكنه يتضمن أيضاً أن الاستدلال قد يكون صحيحاً ، دون أن يكون استدلالا قياسياً .

وإذن فليس الاستدلال القياسي بشروطه وقواعده هو النموذج الوحيد التفكير السليم .كما ظن الأرسطيون .

وفى ذلك يقول « BRADLEY » برادلى . دفاعًا عن وجهه نظر « جڤنز » إنه على الرغم من أن القياس الذى ذكره يحتوى على أربعة حدود . وأنه بذلك يخالف الصورة الفنية للقياس . إلا أن ذلك لا ينفى أننا قد وصلنا إلى نتيجة من مقدمتين سالبتين . هما :

- (۱) « ا ليست ب »
- (۲) « ما ليس ب لا يكون ج »

إذن « اليست ج »

ثم يمضى « برادلى » في حديثه فيقول:

« وإذا استطعت من مقدمتين سالبتين أن أصل إلى نتيجة ، فلا غناء لى فى الاعتراض بأنى قد وصلت إلى ذلك بتحويل إحدى المقدمتين من صورة إلى صورة .

لأن ذلك الاعتراض لا يدل على أن المقدمتين ليستا سالبتين.

ولا يدل على أنى قد أخفقت فى الوصول إلى نتيجة » .

والخلاصة التي نريد نحن أن ننتهي بقارئنا إليها هي :

أن المقدمتين السالبتين لا تنتجان ما دمنا نحافظ على شرط الحدود الثلاثة

في القياس .

لكنَّ تجاوز هذا الشرط ممكن.

وعندئذ يجوز أن نصل إلى نتائج سليمة من مقدمات سالبة .

وإذا لم تشأ أن تسمى هذه الصورة الجديدة باسم « القياس » فسمها عا شئت لها من أسماء . لكنها صورة صالحة للاستدلال الصحيح .

وإذن فليس القياس بمعناه المعروف. هو الوسيلة الوحيدة للاستدلال (1) . وواضح من هذا الذي دار بين « برادلي » و « جڤنز » في طرف . وبين « كنز » في طرف آخر . أن الأولين يحاولان الوصول إلى أنه يمكن وجود صورة صالحة للاستدلال الصحيح ، سوى صورة القياس الأرسطى . وإذن فهما لا يطعنان في أن القياس الأرسطى صورة صالحة للاستدلال الصحيح ، ولكنهما يطعنان في أنه الصورة الوحيدة الصالحة للاستدلال الصحيح .

وفی موضع آخر (۲) یظهر « برادلی » فی موقف أکثرتحدداً ووضوحاً حیث یقول :

<sup>(</sup>۱) انتهى المقتبس من كلام الدكتور زكى نجيب محمود .

<sup>(</sup>٢) ص ٢٢٢ المنطق الوضعي .

[ فها هنا استدلال سايم، يتألف من قضايا ثلاث، لكنه يشتمل على أكثر

ىن ئلاثة حدود هى :

ومما تجدر الإشارة إليه في هذا المقام أن الذي عرفه « برادلي » و « وجڤنز »

نصوص:

[ . . . وصارت الأشكال الاقترانية الحملية الملتفت إليهــا ثلاثة · ولا ينتج شيء منها عن جزئيتين ·

وأما عن سالبتين ففيه نظر سيشرح لك ]

فارجع إلى شرحه فى موضعه ، وقارن بين ما قاله « برادلى » و « جڤنز » خيراً ، بما قاله ابن سينا أولا ، ثم ارجع بما تخلص به من كل ذلك إلى القياس لارسطى، وتبين هل القياس الأرسطى هو الصورة الوحيدة للاستدلال الصحيح؟ م هنالك صورة ، أو صور أخرى سواه ؟ [ نقطة الخلاف الرئيسية هي :

هل الاستدلال القياسي هو الصورة الوحيدة للاستدلال الصحيح ؟ أم هناك صور أخرى سواه ؟

فإن سلمتم بأن هنالك صوراً أخرى غير القياس، يكون فيها الاستدلال سليماً، أنهار أساس من أسس المنطق الإرسطى، الذى لم يعترف إلا بالقياس وحده « نموذجاً » للتفكير السليم .

فإما أن يجىء التفكير على صورة قياسية مباشرة، وإلا فلا بدفى رأى ذلك المنطق أن يكون من المكن رده إلى صورة قياسية حتى نطمئن إلى أنه تفكير سليم ].

ويعول «برادلى» في هذا الموقف أيضاً على نفس الحجة التي عول عليها هو و « جفنز » في الموقف السابق ، وهي زيادة الحدود عن ثلاثة ، وإن اختلف التمثيل فهناك كان التمثيل لزيادة عدد الحدود عن ثلاثة ، بالقضيتين السالبتين. وهنا يكون التمثيل عا يلى :

- ں أكبر من ح
- ا أكبر من ب
- ۱۰۰۰ أكبر من ح

ويعلق الدكتور زكى محمود على هذا المقال بقوله:

<sup>(</sup>۱) المنطق الوضعي ص ۲۲۱

ثانيًا: القياسات القائمة على علاقات مثل الكبر والمساواة، وما يمكن أن يكون بينها وبين القياس الأرسطى المعهود من تشابه أو مفارقة ، قد عرفه ابن سينا أيضاً وعقد له من كتاب « الإشارات » « الفصل الثاني » من « النهج الثامن » وذلك حيث يقول :

[إشارة: إلى قياس المساواة:

إنه ربما عرف من أحكام المقدمات أشياء تسقط ، ويبني القياس على صورة النجيب في كتابه « المنطق الوضعي (١) »: مخالفة للقياس ، مثل قولهم :

[ج] مساوٍ لـ [ب]

و [ب] مساوٍ لـ [۱]

َّف [ ج ] مساوِ لـ [ ١ ]

فقد أسقط منه أن مساوى المساوى ، مساوٍ .

وعدل بالقياس عن وجهه من وجوب الشركة في جميع الأوسط إلى وقوع شركة في بعضه

فقارن بذلك بعد أن تطلع على شرحه ، ما قاله « برادلي » ثم عد بحصيلتك من ذلك إلى القياس الأرسطى ، وتبين الأمر .

هل القياس الأرسطى خال من العيوب ؟

هذه هي النقطة الثانية : من النقاط الأربع المتعلقة بالقياس وهي : هل القياس الأرسطي خال من العيوب ؟

لم يعدم القياس من يقول: إن فيــه عيوباً، وفي ذلك يقول الدكتور زكى

[ إن نظرية القياس الأرسطية بداية قوية في بناء علم المنطق .

أما أن تؤخذ على أنهـا هي البداية والنهاية معاً ، فذلك هو موضع الخطأ عند أصحاب المنطق التقليدي.

فلو تخيلنا بناء المنطق عمارة شامخة ذات عدة طوابق ، وجب أن لا ننظر إلى نظرية القياس الأرسطية إلا على أنها طابق من تلك الطوابق، بل هي - رغم كونها طابقاً واحداً من عمارة شامخة - لا تخلو من عيوب و نقائص ، لا مندوحة عن إصلاحها .

فما نظرية القياس الأرسطية إلا تحليل لضرب واحد من ضروب العلاقات، هو علاقة التعدى ، فإذا عرفت أن العلاقات كثيرة لا تكاد تقع تحت الحصر أدركت كم تنحصر قيمة القياس الأرسطي في دائرة غاية في الصغر والضيق ].

وفي هذا النص ادعا آن:

<sup>(</sup>۱) ص ۲۱۳

الستدلالات صحيحة تستغنى عن المقدمة الكبرى ، منها:

ا على يمين ب ، ب على يمين ح ا على يمين ح

ا شمالی ب، ب غربی ح نرا شمالی غربی ح

۱ تساوی ب و ب تساوی ح نا تساوی ح

ا أكبرمن ، ب أكبر من ح

ا قبل ب، تبل ح نا قبل ح

ويقول « برادلى » فى هذا الصدد « إن المقدمة الكبرى وَهُمْ مَن . . . والقياس نفسه — كالمقدمة الكبرى — خرافة لا أكثر ؛ فهو خيال واهم ؛ لأنه يدعى أنه غوذج الاستدلال ، مع أن هناك استدلالات لا يمكن بأية وسيلة مقبولة

أن نصبها في قوالبه »

وثمت خرافة أخرى — فى رأى « برادلى » — ينبغى أن نتخلص منها ، وهى أن يكون عدد القضايا التى يتألف منها الاستدلال محدوداً بثلاثة ، ويسوق لنا هذا المثال :

«۱» تقع شمالي « ب » وتبعد عنها عشرة أميال ·

وتبعد « ل » عشرة أميال نحو الشرق من « ح »

و تبعد « ، » عشرة أميال نحو الشمال من « ح »

إذن فموقع « ٤ » بالنسبة لـ « ١ » هوأنها تبعد عنها نحوالغرب بعشرة أميال فهاهنا نحن لانسير في حركتنا الفكرية في خطوات مجزأة ، كل منها تألف من مقدمتين و نتيجة .

الأول: أن القياس الأرسطى ليس هو الصورة الوحيدة للاستدلال —— صحيح.

الثانى : أنه مع كونه كذلك « لا يخلو عن عيوب ونقائص لا مندوحة عن إصلاحها » .

أما بالنسبة للأمر الأول ، فقد سبق حديث عنه في مواقف بين «برادلى» و «جڤنز » و «كنز » و « ابن سينا » و يحسن الرجوع أيضاً بجانب ذلك إلى الفصل السادس من كتاب « المنطق الوضعى » الذى خصصه صاحب الكتاب لبحث « العلاقات » .

وأما بالنسبة للامر الثاني، فهنالك مآخذ

منها، ما يذكره صاحب « المنطق الوضعي (١) » قائلًا ،

[ إن الذي حدا بالمنطق التقليدي أن يجعل في القياس مقدمة كبرى ، وأخرى صغرى ، هو أن الاستدلال القياسي – وهو عندهم النموذج الوحيد للاستدلال الصحيح – بمثابة تطبيق قاعدة عامة ، على حقيقة أقل تعميماً منها ، ومشمولة فيها، وبهذا نحكم على الحقيقة الأصغر، بما حكمنا به على الحقيقة الأكبر.

وقد حاول «برادلی » محاولة موفقة فی نقض هذا الاعتبار ، وبیّن أن لا ضرورة قط لمقدمة کبری کی یتم الاستدلال ؛ إذ قد تکون المقدمتان متساویتین لیس فیهما ما هی کبری وما هی صغری ، وهو یسوق أمثلة

<sup>(1)</sup> ص ٢١٩

أقول إننا لا نجزئ حركة الفكر هذه التجزئة ، حتى نجعل كل خطوة استدلالا قياسياً ذا حدود ثلاثة وقضايا ثلاث · بل نقيم البناء كله فى الذهن أولا دفعة واحدة ، ثم نرى أين تقع « ء » بالنسبة لـ « ۱ » .

ويتضح من ذلك أننا — مهما كان عدد الخطوات — نظل نركب بعضها إلى بعض، ولا نصل إلى النتيجة إلا في النهاية ، ولا تحديد هناك لعدد الخطوات المؤدية إلى النتيجة ، إلا قدرة الإنسان على الاستيعاب .

فلو زادت الخطوات على قدرة الإنسان على استيعابها دفعة واحدة ، اضطر إلى الوقوف فى وسط الطريق ليلخص ما فات فى نتيجة واحدة ، ثم يواصل السير ، لكنه لو استطاع استيعاب الخطوات كلها دفعة واحدة ، فلا اضطرار هناك للوقوف والتجزئة .

وإذن فضرورة تحديد الخطوات التي تكفى للاستدلال، متوقف على عوامل نفسية، لاعلى ضرورة منطقية ].

وفي هذا النص يعرض صاحب المنطق الوضعي إلى أمرين:

أولهما: هو عدم الحاجة إلى مقدمة كبرى، مستدلاً بأمثلة ، ينها ما يسميه أصحات المنطق الصورى بـ « قياس المساواة » وقد تعرض له ابن سينا في فصل نبهت عليه سابقاً (۱).

وفى الرجوع إلى ماذكره « ابن سينا » وغيره بخصوص قياس المساواة ، ما عساه يوضح نقطة الخلاف هذه ، وهل هى خلاف حقيقى أم خلاف ظاهرى.

وثانيهما : مسألة زيادة قضايا « القياس » عن ثلاثة ؛ أو عدم زيادتها . ولأصحاب المنطق الصورى كلام حول ما يسمونه بـ « بالقياس المركب » وفى الرجوع إليه ماعسى يوضح ما بين النظرتين من خلاف . أو وفاق .

هل القياس الأرسطي طريق لكسب معرفة جديدة

هذه هي النقطة الثالثة : من النقاط الأربع المتعلقة بالقياس وهي : هل يمكن أن يكون القياس الأرسطي طريقاً لكسب معرفة جديدة ؟ إنها مسألة عرض لها أيضاً صاحب « المنطق الوضعي » قال (١٠) :

[ فمن أوجه النقص فيه — يعني القياس الأرسطى — أنه لا يؤدى إلى معرفة جديدة في النتيجة

مع أن أحد شروط الاستدلال عند « برادلى » هو أن يؤدى إلى نتيجة جديدة ليست محتواة في المقدمات ·

وإذن فالقياس بصورته المذكورة يقع فى مغالطة « المصادرة على المطلوب» لأننى إذا ما قبلت المقدمة :

« كل إنسان فان »

فإنى أدخل فى الموضوع « إنسان » كلَّ أفراد الناس. و بعدئذ إذا ما عقبت عليها عقدمة ثانية بأن:

محمداً إنسان.

فإما أن أكون على وعى بأن محمداً كان فرداً من أفراد الناس الذين قصدت إليهم فى المقدمة الأولى ؟ وبذلك أكون على وعى كذلك بأنه فان ، قبل أن أنص على هذه الحقيقة فى المقدمة الثانية.

وإما أن لا أكون على وعى بذلك ، فأكون فى المقدمة الأولى قد عممت بغير حق ، لأنى لم أكن أعلم الفناء عن كل أفراد الناس كما زعمت · وأقرب الفرضين إلى القبول ، هو أنى حين ذكرت المقدمة الأولى : «كل إنسان فان »:

كنت أريد التعميم حقا، وعلى ذلك فلا تكون المقدمة الثانية إلا صدى لما جاء في المقدمة الأولى .

وبالتالي لا يكون في النتيجة شيء جديد.

قد تقول: ولكن حين أعم في المقدمة الأولى، لا أريد الناس فرداً فرداً ؛ لأن إحصاءهم على هذا النحو مستحيل · إنما أريد النوع بصفة عامة ·

لكن إذا كان أمرك كذلك، فكيف استطعت أن تخصص الحكم على عمد؟ إن محمداً ليس هو النوع بصفة عامة، إنما هو فرد متعين متخصص فحكمك عليه بما حكمت به على النوع بصفة عامة، هو في حقيقة الأمر قياس باطل ؛ لأنه يحتوى على أربعة حدود:

الإنسان · فإن } إنسان في الحالة الأولى معناها « النوع بصفة عامة » الإنسان · « « الثانية « متعين في شخص معروف محمد · إنسان }

هكذا ترى مبدأ القياس - بالصورة النموذجية السابقة - معيباً في ذاته ] إن هذا النص يوجه نقدا ، لوصح لطو ّح بالمنطق الصورى من أساسه في عرض البحر ، ولعل القارئ مدرك في وضوح أنى لست أقف موقف المدافع عن مذهب خاص ، أو المتعصب لوجه نظر خاصة ، وإنما أقف موقف العارض فقط، الموجه أنظار من يهمهم الوقوف على بعض أوجه الخلاف بين المنطق القديم والمنطق الحديث، إلى شيء من مواطن هذا الخلاف ولو أني أردت أن أردوأن أقف موقف الناقد الفاحص الذي يأخذ على عاتقه مسئولية وجهة نظر خاصة ليناصرها ويؤيدها بالبرهان ، لا اقتضانى الأمر وقتاً أطول ، وإنما هي لحظات يعلم الله أنى أختلسها اختلاساً : وإنى لأرجو أن يهيِّ الله لى من الوقت ، ما أتوفر فيه على دراسة جملة موضوعات يشوقني أن أدرسها في أناة وتريث وأن أكشف عن وجه الحق فيها، في مؤلف، أو مؤلفات لافي مقدمة الكتاب لشخص آخر ·

فعلى عجل أُقول للدكتور صاحب « المنطق الوضعى » إنك قد فتحت باب الإجابة عن هذا الاعتراض حين قلت:

[قد تقول: ولكن حين أعم في المقدمة الأولى، لاأريد الناس فرداً فرداً؛ لأن إحصاءهم على هذا النحو مستحيل، إنما أريد النوع بصفة عامة]. بالرغم من أنك رددت هذه الإجابة بقولك [ لكن إذا كان أمرك كذلك فكيف استطعت أن تخصص الحكم على محمد؛ إن محمداً ليس هو النوع بصفة عامة، انما هو فرد متعين متخصص. فحكمك عليه بما حكمت

به على النوع بصفة عامة ؛ هو في حقيقة الأمر قياس باطل ؛ لأنه يحتوى على أربعة حدود ··· النح ]

فهل مبدأ الإجابة في ذاته سليم ؟ أي بصرف النظر عن الإجابة ذاتها .
أخشى أن لا يكون سليما ؛ لأنك قلت في موضع آخر (١) من كتابك ما يلي :

[ وإنما سميت هذه الحدود بأسمائها تلك – يعنى الأصغر ، والأوسط ،
والأكبر – لأنها – في مذهب أرسطو – تصف اتساع مجالها بالنسبة بعضها

فالحد الأكبر يشير إلى فئة من الما صدقات أكبر فعلا من الفئتين اللتين يشير إليهما الحدان ، الأوسط والأصغر ·

والحد الأوسط يشير إلى فئة تقع من حيث الاتساع بين فئة الحد الأكبر وفئة الحد الأصغر ·

والحد الأصغر يشير إلى أصغر الفئات فعلا ]

وهذا النص صريح في أن ارسطو أراد الماصدقات من الحدود، لا الماهيات، ، ففتح بلب إرادة طبيعية النوع ، بدل ، أفراد النوع ، تحد واضح لهذا النص، لكن لعل في نفس صاحب « المنطق الوضعي » شيئاً لا يجعله مطمئناً كل الاطمئنان ، إلى أن صاحب المنطق الصوري قد عني من الحدود الماصدقات ، لا الطبائع ، وعلى أساس ذلك الشيء فتح باب الإجابة عن الاعتراض الوارد على القياس الأرسطى بأنه « لا يؤدي إلى معرفة جديدة

والدف

فى النتيجة » على أساس جواز إرادة الطبيعة ، لا الما صدق . وإن كان قد انتهى إلى عدم إمكان الإجابة عن الاعتراض من هذا الطريق فإن يك الأمر كذلك ، فالإجابة ممكنة بهذا الطريقة؛ لأن الوسط «إنسان» لن يكون فى إحدى القضيتين معناه « النوع بصفة عامة » وفى الأخرى معناه لن يكون فى إحدى القضيتين معناه « النوع بصفة عامة » وفى الأخرى معناه

وإنما سيكون الأمر هكذا:

« شخص معروف » ·

(١) محمد إنسان. بمعنى أن محمدا كائن له طبيعة الإنسان.

(٢) الإنسان فان . بمعنى أن كل كائن له طبيعة الإنسان فان .

وإذن يكون الإنسان بمعنى « واحد » مستعملا فى الموضعين ، فالحدود ثلاثة لا أربعة .

فالخطب إذن أهون مما يَتُصور ، إن جاز أن يراد من الإنسان « الطبيعة » وقد أقر هذا المبدأ صاحب « المنطق الوضعي » نفسه كما رأينا .

من هذا العرض السريع وهذه النظرات الخاطفة: أرجو أن يتبيَّن قوم يعولون على المنطق الصورى في موضوعات لها خطرها وأهميتها في نظره، ما يحيط بنظرية القياس بخاصة، وبالمنطق الصورى بعامة من تهجم وهجوم والهجوم والتهجم على القياس بخاصة، وعلى المنطق الصورى بعامة، وسيلة وسيلة لتأييدها والهجوم على الموضوعات التي يتخذ هذا المنطق وسيلة لتأييدها والدفاع عنها.

ولست أفشى سراً إذا قلت: إن صاحب كتاب « المنطق الصورى » قد ألف كتابه هذا ، لهذا الغرض، أعنى هدم المنطق الصورى ، وما يستخدم فيه المنطق الصورى ولعله يكن لى فى نفسه كل تقدير و إكبار إذ أعرف بكتابه قوماً لا يعرفونه رغم أنه نشر منذ سنة ١٩٥١ ، بل ربما قبل ذلك ؛ لأن الطبعة التى وقعت فى يدى منه ؛ لم يشر فيها إلى ما يفيد أنها « الأولى » وفى مقدمة كتابه هذا يصيح سيادته بأعلى صوته قائلا :

[ ولما كان المذهب الوضعى بصفة عامة \_ والوضعى المنطق الجديد بصفة خاصة \_ هو أقرب المذاهب الفكرية مسايرة للروح العلمي كما يفهمه العلماء الذين يخلقون لنا أسباب الحضارة في معاملهم .

فقد أخذت به أخذ الواثق بصدق دعواه، وطفقت أنظر بمنظاره إلى شتى الدراسات، فأمحو منها \_ لنفسى \_ ما تقتضيني مبادئ المذهب أن أمحوه ·

وكالهرة التي أكلت بنيها ، جعلت الميتافيزيقا أول صيدى \_ جعلتها أول ما أنظر إليه بمنظار الوضعية المنطقية ؛ لأجدها كلاماً فارغاً لا يرتفع إلى أن يكون كذباً ؛ لأن ما يوصف بالكذب كلام يتصوره العقل ، ولكن تدحضه التجربة .

أما هذه فكلامها كله هو من قبيل قولنا: إن المزاحلة مرتها خمالة ، أشكار ـ رموز سوداء ، تملأ الصفحات بغير مدلول .

وإنما يحتاج الأمر إلى تحليل منطق ليكشف عن هذه الحقيقة فيها .

ولقد أعددت نفسى للقيام بشيء من هذا التحليل ما وسعنى الجهد وإنه لجهد الضعيف موقناً بأنى إذا ما هدمت ركناً من أركان هذا البناء المتداعى، وأقمت مكانه في عقول شباننا دعامة من دعائم التفكير العلمى الوضعى، فقد بذلت ما أستطيع بذله من توجيه الفكر توجيهاً منتجاً.

لكن الأمر محتاج أولا إلى وضع قواعد المنطق الذى ينتهى بصاحبه إلى مثل هذه النظرية العلمية .

فكان هذا الكتاب الذي أضعه بين يدى القارئ ؛ ليكون بمثابة الأساس من البناء الذي صح مني العزم على إقامته طابقا في إثر طابق ، تجيء كلها تدعيما للمذهب الوضعي في شتى نواحيه ]

أقول: إنى لأرجو أن يتبين قوم يهمهم أمر المنطق الصورى. وما يستعمل فيه المنطق الصورى من معارف غير مادية . هذا الذي يقال ضد المنطق الصورى وضد المعارف التي يستعمل فيها! لا ليصادروا كتاب «المنطق الوضعى» فقد ذهبت «موضة » المصادرة ، ولا ليرموا صاحبه بالكفر والإلحاد والزيغ والمروق والنفاق والزندقة ؛ فإن هذه الكلمات أصبحت كلمات غير ذات مدلول في قاموس حياتنا الراهنة ، وإنما ليدرسوا وليحققوا ، وليستعملوا ضد خصومهم نفس السلاح الذي استعمله ضدم ، وهو العلم ، وليسمحوا لى أن أقول لهم : إن بعض ما يقبلونه كحقائق ، هي في واقع الأمر ليست كذلك ، وأسوق لهم على سبيل المثال ، بعض ما يرد في كتبهم الفلسفية ، ويتلقاه شراح وأسوق لهم على سبيل المثال ، بعض ما يرد في كتبهم الفلسفية ، ويتلقاه شراح

الفلسفة ودارسوها بالرضا والقبول والتسليم ، ولا عيب فى أن تخطئ الفلسفة أو يخطئ شراحها ودارسوها ، فالفكر الإنسانى ليس بمعصوم ، ولكن العيب كل العيب أن تبنى العقائد الدينية على أسس فلسفية لم يبذل فى تمحيصها الوسع ، ولم تسلط عليها الأضواء الكاشفة التى تؤكد لنا صدقها وصحتها .

ومن أمثلة ذلك ما جاء في كتب ابن سينا وفي كتاب « الإشارات » أينتهى إلى الهدف الأخير · الإشارات » مكذا ربما يظن وعندى بالذات من قوله :

[ ما حقه فى نفسه الإمكان فليس يصير موجودا من ذاته ؛ فإنه ليس وجوده من ذاته أولى من عدمه من حيث هو ممكن .

فإِن صار أحدهما أولى فلحضور شيء أو غيبته ·

فوجودكل ممكن هو من غيره].

يقول ابن سينا هذا القول وهو بصدد إثبات « واجب الوجود » وكلامه هذا كلام جيد في ذاته فإنه بعد أن يتفق على أن إمكان الشيء هو :

عدم استحقاقه شيئاً من الوجود أو العدم لذاته ، يصبح من الواضح أن ما يشبت له الإمكان بهذا المهنى ثبو تا ذاتيا ، فليس إن وجد يكون موجودا من ذاته ، وليس إن عدم يكون معدوماً من ذاته ، فإن وجد فلا بد أن يكون وجوده من غيره ، ضرورة أن وجوده ليس أولى بالنسبة لذاته من عدمه ، من حيث إنه ممكن ، وإن عدم ، فلا بد أن يكون عدمه من غيره ؛ ضرورة أن عدمه ليس أولى بالنسبة لذاته من وجوده من حيث إنه ممكن .

واقتصر الشيخ على الحديث عن الوجود، دون الحديث عن العدم؛ لأن جانب الوجود في المكن هو الذي يفيد في التمهيد لإثبات الواجب من حيث إن الوجود حدث بيِّن ظاهر، وما دام ليس راجعاً لذات المكن، فهو لا بد راجع لشيء آخر غير ذات المكن، ثم يسار في هذا الطريق إلى نهايته حتى أينتهى إلى الهدف الأخير.

هكذا ربما يظن وعندى أنه من وجهة نظر فلسفية ليس هناك ما يمنع من اتخاذ العدم حدثاً ظاهرا بيناً أيضاً للوصول إلى نفس الهدف؛ بأن يقال: إن عدم ما يمكن أن يوجد، ليس راجعاً إلى ذات المعدوم من حيث هو ممكن، فهو إذن راجع إلى شيء آخر موجود، ثم يسار في هذا الطريق إلى نهايته، حتى يُنتهى إلى الهدف الأخير.

ولكن إذا كان الطريقان ممكنين ، ويراد سلوك أحدهما ، فلا شك أن جانب الوجود أوضح ·

ومما يدل على صلاحية الطريقين \_ فى نظر ابن سينا نفسه وأنه إنما اقتصر على جانب الوجود، اكتفاء بأحد الطريقين، واختيارا لأظهرهما، أنه عمم في قوله:

#### [ فإِن صار أحدهما أولى فلحضور شيء أو غيبته ]

فالضمير المثني في «أحدهما » راجع لـ« وجود المكن وعدمه » · فكل بن الوجود والعدم ، عند ابن سينا – بمقتضى فكرة الإمكان التي أوضحناها ما بقاً – مسبب عن شيء خارج عن ذات المكن ·

ولكن ابن سينا يغاير بين السببين : السبب الذي يرجع إليه وجود المكن ، والسبب الذي يرجع إليه عدمه ، بناء على ما هو مشهور من أن علة الوجود علة وجودية ، وعلة العدم علة عدمية ، بمعنى أن يقال :

إن علة عدم الشيء ، هي عدم علة وجوده

وعلة وجود الشيء، هي الأمر الموجود الذي يمنحه الوجود

وعلى هذا الأساس قال ابن سينا: [ فلحضور شيء ] ويعنى به علة الوجود · ثم قال [ أو غيبته ] أى غيبة الشيء الذي هو علة وجود المكن ، وهو يعنى بذلك عدم علة الوجود ·

وفى نفسى من هذا الكلام شىء؛ فإن علة العدم لا ينبغى أن تكون عدماً صرفاً؛ لأنه لوكان الشىء لا يوجد إلا إذا وجدت علة أخرجته من العدم إلى الوجود فإذا لم توجد علة كذلك، بق على عدمه، لكان معنى ذلك أن العدم أولى بذات المكن من الوجود، وهو يتعارض مع معنى الإمكان الذى اصطلحنا عليه لكنه لوصح لما أمكن أن يكون عدم المكن طريقاً إلى المات الواجب؛ لأنه في هذه الحال لن يرجع إلى علة خارجة عن ذات المكن وتفادياً لهذا الإشكال يمكننا أن نصطلح على معنى آخر نحدد به حقيقة الإمكان، كأن نقول:

إمكان الشيء هو أن يكون الشيء إذ يوجد، بحاجة إلى علة وجودية خارجة عن ذاته تمنحه الوجود، وإذ يعدم بحاجة إلى عدم علة الوجود صادق بعدم ذاتها ، أو بعدم إرادتها لوجوده ·

وهذا يؤول بنا إلى أن تتخذ وجود المكن ـ لا عدمه ـ طريقاً لإثبات الواجب. وهذا الطريق يلتقي مع قول ابن سينا:

[ فوجود كل ممكن هو من غيره ]

هذا القول نتيجة ضرورية لامناص من تسليمه لمن يوافق على التحديد المشهور لمعنى الإمكان أو على تحديدنا وبين التحديد المشهور يظهر فى جانب العدم، لا فى جانب الوجود ·

نتقل بعد ذلك إلى خطوة أخرى فى دليل ابن سينا لإثبات الواجب يقول:
[ إما أن يتسلسل ذلك إلى غير النهاية ، فيكون كل واحد من آحاد السلسلة مكناً فى ذاته ، والجملة متعلقة بها ، فتكون غير واجبة أيضاً ، وتجب بغيرها . [لنزد هذا بياناً . ]

وهذه الخطوة مؤسسة على الخطوة السابقة ، فما دام هنالك ممكن موجود، قد صح مما أسلفنا ان وجود الممكن ليس من ذاته ، بل من غيره . فلننقل أكلام إلى هذا الغير .

فإن كان واجباً ثبت المطلوب .

وإن كان ممكناً، احتاج بدوره إلى موجود آخر يوجده، تطبيقاً للقاعدة في انتهينا إليها سابقاً وهي:

اً فوجود كل ممكن هو من غيره ]

وهذا الموجود الآخر ، إن كان واجباً ثبت المطلوب؛ إذ مطلوبنا إثبات اجب، وإن كان ممكناً ، احتاج إلى موجد آخر ، وهكذا ·

فإِما أن ننتهي إلى واجب. وإما أن يدور الأمر . وإما أن يتسلسل.

ويُعنى ابن سينا، في النصن الذي نحن بصدده، بالفرض الأخير وحده؛ إذ الفرض الأول، وهو الانتهاء إلىواجب، هو مطلوبنا، وهو لا يثبت نوقف الشيء على نفسه -- باطلاً في المكنات فقط. إلا إذا بطلت الفروض الأخرى كلها ، وهي منحصرة في الدور والتسلسل؛ لهذا كان من اللازم الاشتغال بإبطال كل الفروض، قبل الانتهاء إلى واجب الطل أيضاً في الواجب؛ إذ ليس يصح أن يقال: وهما فرضان فقط : فرض الدور ، وفرض التسلسل ·

> أما الدور — وهو توقف الشيء على ما يتوقف عليه — فهو باطل بداهة؛ لأنه يؤول إلى توقف الشيء على نفسه ، وأحب أن أعبر هنا عن معنى باطلاً على الإطلاق، وإنما هو باطل في دائرة المكنات؛ فإذا قيل إن ممكنا هو [۱]متوقف فی وجودہ علی ممکن آخر ہو [ب].

ثمقيل: إن [ ب ] الذي يتوقف وجود[ ا ] عليه، متوقف في وجوده على[ ا ] آل الأ.ر إلى أن [ ١ ] متوقف في وجوده على نفسه · ومعنى توقف وجوده على نفسه ، أن وجوده من ذاته ، ووجود الشيء من ذاته ليس في ذاته الطلا ، بل الملحوظ هو قولهم : توقف الشيء في الوجود على نفسه ، وهذا مستحيلاً ، وإلا لماكان هناك موجود قط ، وجوده ، من ذاته ،كيف ، العني في الواجب غير محال . ووجود الواجب من ذاته ؟

ولهذا فاستحالة الدور – بمعنى توقف وجود الشيء على نفسه – إنما نظهر حين يدعى حصوله بين المكنات؛ لأن المكن َ وجودُه من غيره؛ فإِذا تنهى أمر ما، بنا إلى أن وجود الممكن من نفسه، كان ذلك الأمر باطلا.

والدور في المكنات ينتهي بنا إلى ذلك؛ ولهذا كان الدور – بمعنى

نعم لو قيل إن الدور — بمني أن يتوقف شيء على شيء يتوقف عليه —

إن واجباً هو [ ] متوقف في وجوده على واجب آخر هو [ ب ] وإن [ب] الذي يتوقف وجود [۱] عليه هو بدوره متوقف على [۱] لقلت إن عدم صحة ذلك لم تأت من جهة انه يتأدى بنا إلى أن [ ١ ] سوف يساورنى بخصوص ما يسمونه الدور؛ فإِن توقف الشيء على نفسه، ليس الصبح في النهاية متوقفاً في وجوده على نفسه؛ لأن ذلك هو المتعين في حق لواجب. و إنما عدم صحة ذلك تأتى من اعتبارين آخرين :

الأول: هو افتراض تعدد الواجب

الثانى : هو افتراض حاجة متبادلة بينه وبين واجب آخر ·

وهذان الاعتباران غير ملحوظين في استحالة الدور ، حين يقال إن الدور

فإِن قيل: إنه يلحظ أحيانًا في استحالة الدور ما يلزمه من تقدم الشيء

بالوجود على نفسه · بمعنى أن يكون موجوداً فى حال كونه معدوماً ، ومعدوماً فى حال كونه معدوماً ·

قلت: إن الدور بهذا المعنى غير متصور في الواجب، لأن استحالة الدور بهذا المعنى لم تأت من افتراض العدم وحده، ولا من افتراض الوجود وحده وإنما أتت من افتراض اجتماع الوجود والعدم في الممكن لأن افتراض وجود الممكن بدون عدمه لا تترتب عليه استحاله ، وافتراض عدمه ، بدون وجوده لا تترتب عليه استحاله ، وإنما المستحيل هو اجتماعهما معاً ، في وقت . والدور في الممكنات \_ حين يؤخذ بمعنى : تقدم الشيء بالوجود على نفسه \_ يتأدى إلى اجتماعهما ؛ لأن التقدم والتأخر يقتضيان وجود المتقدم في حال عدم المتأخر ، وعدم المتأخر في حال وجود المتقدم ، فإذا كان المتقدم والتأخر شيئاً واحداً بالذات ، كان موجوداً في حال عدمه ، ومعدوماً في حال وجوده ، وذلك هو الدور المحال .

ولكن ذلك غير متصور في الواجب لأن افتراض اجتماع الوجود والعدم، فيه ممتنع لسبب غير الاجتماع، ذلك السبب هو افتراض مجرد عدم الواجب، فبينما ذلك الافتراض ممكن بالنسبة للممكن، إذا به ممتنع بالنسبة للواجب، فافتراض اتصافه بالعدم غير متصور فضلا عن افتراض اجتماع الوجود والعدم الذي هو مقتضى الدور، فالدور إذن غير متصور في الواجب.

ومهما يكن من أمر هذا البحث حول الدور ، فهو بحث في تحقيق معنى

الدور فى ذاته ، وهل يتصور إجراؤه بالنسبة للواجب ، أو هو خاص بالمكن، وذلك لا يؤثر على جوهر الدليل.

نعود ثانية إلى ابن سينا وإلى الفروض الثلاثة ·

١ – الانتهاء إلى الواجب

٢ – الوقوع في الدور

۳ — الوقوع في التسلسل·

وقد قلنا: إن الانتهاء إلى الواجب نتيجة مقدماتها:

أولا: إبطال الدور، وقد فرغنا من الكلام عنه·

وثانيًا: التخلص من التسلسل، المفضى إلى عدم وجود الواجب

والتخلص من التسلسل بهذا المعنى له طريقان:

الطريق الأول: للتخلص من التسلسل هو أن نثبت إبطاله ، ليتم لنا بإبطال الدور، وإبطال التسلسل، الانتهاء إلى الفرض الثالث والأخير، الذى هو الانتهاء إلى الواجب، وابن سينا عدل فى هذا المقام عن هذا الطريق. الطريق الثانى : للتخلص من التسلسل هو أن نفترض وجوده ولكن نبين أن وجوده لا يغنى عن وجود الواجب ولكن يستتبعه ويستلزمه، وهذا هو الطريق الذى سلكه ابن سينا هنا، وفيه يقول: [إما أن يتسلسل ذلك إلى غير النهاية، فيكون كل واحد من آحاد السلسلة

إكناً في ذاته ، والجملة متعلقة بها ، فتكون غير واجبة أيضاً وتجب بغيرها ] .

فني هذا القول انصراف عن التعرض لبطلان التسلسل واتجاه إلى بيان أنه على فرض وجود تسلسل في المكنات ، فلن يغنى عن وجود واجب تستند إليه المكنات المتسلسلة .

ويبان ذلك : أن المفروض أن آحاد السلسلة ممكنة ، كل واحد منها ممكن إمكاناً ذاتياً .

والسلسلة — التى يتحقق فيها معنى التسلسل — مركبة من هذه الآحاد المكنة . فلا يعقل أن تكون أثبت وجوداً من الآحاد ؛ لأنه لا وجود للكل بدون الجزء، وقد يوجد الجزء بدون الكل .

وإذا كان الأصل ممكناً ، فيكون التابع ممكناً أيضاً . فإذن السلسلة الحاوية لجميع أفراد المكنات ، ممكنة . وقد ثبت فيما تقدم أن قلنا :

[وجود كل ممكن هو من غيره]

والغير الخارج عن جميع دائرة المكنات ، غير ممكن ، وليس ذلك إلا الواجب.

إذن الواجب موجود، وهو المطلوب.

هذه هي الخطوة الثانية ، وأحب أن أقف منها موقفين اثنين : أحدهما : خاص بقول ابن سينا [ ولنزد هذا يباناً ] .

أبين فيه لماذا كانت هذه الخطوة بحاجة إلى بيان ، وفى أية مرحلة من مراحلها كان الغموض

وثانيهما : خاص بقولنا : إنَّ وجود المكن مفض:

إما إلى الانتهاء إلى واجب

وإما إلى الدور

ح — وإما إلى التسلسل·

فاذا نعنى به التسلسل، وسمينا ذلك الشيء واجباً، فهل يكون ذلك الشيء ينقطع به التسلسل، وسمينا ذلك الشيء واجباً، فهل يكون ذلك الشيء هو الإله الذي يقول به علماء الكلام والفلاسفة بخاصة ، والمؤلمون بعامة ؟ إن ذلك ليس بلازم ، إذ يجوز أن يكون ذلك الشيء الذي تنقطع به السلسلة هو المادة الجامدة الصماء ، فلا دور ولا تسلسل ، ولكن مادة تكونت منها صور الموجودات، وهي البداية التي صدرت منها تلك الصور المتتابع بعضها وراء بعض ، وعقتضي الاصطلاح القائل : إن ما لا يحتاج إلى غيره يكون واجباً ، بغض ، وعقتضي الاصطلاح القائل : إن ما لا يحتاج إلى غيره يكون واجباً ، أخذ المادة وصف الوجوب ، فهل يجد من يحاول عن هذا الطريق إثبات أحد المادم وصف الوجوب ، فهل يجد من يحاول عن هذا الطريق إثبات وصورته المدبر لهذا الكون بقدرته وعلمه وإرادته — غناء يصل به إلى فلك فشتان :

بين مادة جامدة يرى فيها الماديون أصل الوجود وبدايته ، وعنها وعن (١)

تطورها كانت الموجودات التي نراها من حيوان ونبات وجماد ، ولاشيء سواها عندهم ، وهي واجبة بذاتها ، ليس وراءها موجد أثر فيها أو أوجدها . وبين إله حي ليس بجسم ولا عرض ، يدبر الكون فيوجد ويعدم ويحيي ويميت ويُسعد ويُشتى ويرفع ويخفض إلى آخر ما يسندون إليه من صفات

والدليل الذي يسوقه ابن سينا حين نختار فيه احتمال الانتهاء إلى أصل هو البداية ، يصدق بما يذهب إليه الماديون كما يصدق بما يذهب إليه المؤلهون والمفروض أن الدليل مسوق لإثبات رأى المؤلهين وتزييف رأى الماديين فلم يحقق الدليل غايته .

ويلخص بعض الباحثين دليل ابن سينا هذا في كلمات يقول:

لا شك أن هاهنا وجوداً ، فإن كان واجباً ثبت المطلوب ، وإن كان ممكناً فإما أن ينتهى :

إلى واجب

وإِما أن يدور الأمر وإِما أن يتسلسل ٠

إلى آخر القصة التي يرويها هنا عن ابن سينا .

فاذا یکون الحال لو قال لهم قائل: إننا نختار أن الوجود الذی یقال : إنه حاصل لا شك فیه، واجب، وهو ذلك الوجود المادی المحسوس ·

فاذا يقول له ابن سينا وشيعته ؟ هل يقولون : إن الانتهاء إلى وجود الواجب خطوة إلى المطلوب ؛ إذ بعد ذلك نأخذ في إثبات أن الواجب الذي

ثبت وجوده لا بد أن يكون له من صفات الكمال كيت وكيت ·

فأقول لابن سينا: إن هذا هو أصل البداية ؛ لأن الماديين يقولون: المادة المصل الوجود ومنشؤه، وهي واجبة، والمؤلهون يقولون: إن المادة لا يمكن أن تكون أصل ما نراه في الكون من حوادث وأحداث وبذلك نكون في موقفنا عند أصل الدعوى، ولم يجد الدليل الذي طال بنا السير فيه شيئاً.

وتقسيم الوجود إلى واجب وممكن ، واتخاذ الممكن وسيلة إلى إثبات واجب بهذا الطريق الذى ينتهى حيث يبدأ يشير إليه قول ابن سينا فى الفصل التاسع والعشرين » من النمط الرابع » من « الإشارات » ص ٤٨٠ : [ تأمل كيف لم يحتج بياننا لثبوت الأول ووحدانيته وبراءته عن الصفات، لم تأمل لغير نفس الوجود، ولم يحتج إلى اعتبار من خلقه وفعله، وإن كان لك دليلا عليه .

لكن هذا الباب أشرف وأوثق ، أى إذا اعتبرنا حال الوجود يشهد به جود من حيث هو وجود ]

ويعرض الطوسى فى شرحه لهذا النص ، إلى تلخيص جملة من المسالك لى اتخذت طريقاً لإثبات الإله ، فيقول :

[المتكلمون يستدلون بحدوث الأجسام والأعراض على وجود الخالق ، النظر في أحوال الخليقة ، على صفاته واحدة فواحدة .

والحكماء الطبيعيون أيضاً يستدلون بوجود الحركة على محرك، وبامتناع

اتصال المحركات لا إلى نهاية ، على وجود محرك أول غير متحرك ، ثم يستدلون من ذلك على مبدأ أول .

وأما الإلهيون فيستدلون بالنظر فى الوجود، وأنه واجب أو ممكن، على إثبات واجب .

ثم بالنظر فيما يلزم الوجوب والإمكان على صفاته ، ثم يستدلون بصفاته على كيفية صدور أفعاله عنه ، واحداً بعد واحد ]

فهـذا الطريق الأخير هو طريق ابن سينا ، وهو ما نحاول عرضه في مذا المقام .

وواضح أن قول « الطوسى » [ ثم بالنظرفيا يلزم الوجوب والإمكان على صفاته ] هو يبت القصيد في الموضوع ؛ لأن المنكرين لوجود الإله يعترفوا بوجود المادة ، ولا مناص من القول بأنها غنية بذاتها ، ومعنى ذلك أنها واجبه فإذا صح لا بن سينا ، أن ما يكون واجباً بذاته ، لا بد له من صفات ليسن متوفرة للمادة ، أمكن أن يكون إفضاء الدليل ، أو بعض مراحله إلى واجم وجود ، خطوة موفقة في طريق إثبات وجود الإله .

أما إذا لم يصح ذلك ، كان هذا المسلك غير سديد وسيتبين ذلك .

ونعود الآن إلى ما سبق أن وعدفاً به من النظر فى قول ابن سيئا [ ولاً مذا بياناً].

إن السر في هـذه الحاجة أن قول ابن سينا إذا كانت أحاد السلسلة كا

مَكنة ، فتكون الجملة المؤلفة منها ممكنة ، فتكون محتاجة إلى شيء خارج عنها عنحها الوجود ، كلام غير بين ، لأن النتيجة منقطعة الصلة عن المقدمات .

لأن موجد هذه الجملة \_التي ليست سوى مجموع آحادها\_ هو نفسه من أوجد هذه الآحاد المسلسلة قد صدر

لاحقها عن سابقها ·

وإذن فدعوى أن المجموع ممكن، فيجب بعلة خارجة عنه، دعوى لم تقم على أساس، لأن علة المجموع الذي ليس سوى الآحاد، ليس سوى مجموع علل الآحاد، ومجموع علل الآحاد هو نفس هذه الآحاد؛ لأن المفروض أن علة كل واحد منها، هو الواحد السابق عليه، وهكذا، وهكذا إلى مالا نهاية. فحاولة العثور على علة للجموع — بحجة أن المجموع هو نفسه ممكن لأنه فولف من الوحدات المكنة، والمجموع مجموع مغاير لكل فرد فرد من أحاده، فعلته غير علة كل فرد – محاولة لاتفضى إلى أكثر من أن المجموع مغلول لمجموع علل الآحاد، هو نفس الآحاد ما عدا لأخير منها لأن كل واحد من السلسلة معلول لسابقه وعلة للاحقه، ما عدا

لأخير فهو معلول وليس بعلة .

وليس هناك أول حتى يقال: إنه علة وليس بمعلول؛ لأن المفروض أن السلسلة لا أول لها؛ إذ ما من واحد إلا وقبله واحد، إذ ذلك هو شأن التسلسل.

فلم يتأد الأمر بنا إذن إلى وجود علة للجملة، خارجة عنها وعن آحادها

[ولنزدهذا بيانًا]

لأن كلامه السابق أفضى - كما يبّنا - إلى حاجة الجملة إلى علة فحسب، أما أن هذه العلة هي غير الآحاد، فذلك ما لم يستطع ابن سينا الوصول إليه، فجاء هنا محدداً كل التحديد، ولننظر الآن في ضوء هذا التحديد، هل وصل ابن سينا إلى مبتغاه ؟

وفى قوله ابن سينا [فإنها تقتضى علة خارجة عن آحادها] دعويان .
الأولى: أن الجملة المؤلفة من آحادكل واحدمنها معلول تحتاج إلى علة .
الثانية : أن علة هذه الجملة خارجة عن آحادها ، والموجود الخارج عن أحاد المكنات واجب .

أما النقطة الأولى: فنوافق ابن سينا عليها ، وقد جاء في كلامه السابق ما يشير إلى صحتهاوذلك حيث يقول: [ والجملة متعلقة بها ] فالجملة المؤلفة من آحاد ممكنة ، لا يعقل أن تكون غنية غنى مطلقاً فهى محتاجة على الأقل لآحادها ، وكل واحد من الآحاد غيرها .

ويزيد ابن سينا هذه النقطة وضوحاً حين يقول فى النص الذى معنا.

[ إنها — أى الجملة \_ إما أن لا تقتضى علة أصلا، فتكون واجبة غير مكنة ، وكيف يتأتى هذا وإنما تجب بآحادها ]

أى كيف يتأتى القول بوجوبها، والحال أن لا حادها المكنة دخلا فى

أما النقطة الثانية: وهي أن علة الجملة المؤلفة من آحاد ممكنة ، خارجة

كما زعم ابن سينا حين قال:

[فتكون\_أى الجملة \_ غير واجبة أيضاً\_أى كما أن كل واحد منها غير واجب\_وتجب بغيرها]

> ولذلك عقب بقوله: [ولنزدهذا بياناً] وقدجاء هذا البيانكما يلي، قال:

[كلجملة كل واحد منها معلول ، فإنها تقتضى علة خارجة عن آحادها. وذلك لأنها :

إما أن لا تقتضى علة أصلا ، فتكون واجبة غير ممكنة ، وكيف يتأتى هذا ا و إنما تجب بآحادها .

و إما أن تقتضى علة هى الآحاد بأسرها ، فتكون معلولة لذاتها ؛ فإن تلك الجملة والكل شيء واحد .

وأما الكل بمعنى كل واحد فليس تجب الجملة به.

وإما أن تقتضى علة هى بعض الآحاد، وليس بعض الآحاد أولى بذلك. من بعض، إذكان كل واحد منها معلولا ؛ لأن علته أولى بذلك.

> وإما أن تقتضى علة خارجة عن الآحاد كلها . وهو الباقى ] ولقد وضع ابن سينا بقوله :

[كل جملة كل واحد منها معلول ، فإنها تقتضى علة خارجة عن آحادها] إصبعه على نقطة الضعف في كلامه السابق الذي ختمه بقوله: أقول: دعنا من هذا ، لننتقل إلى الفرض الثاني القائل:

[ وإما أن تكون علتها هي بعض الآحاد ]

ويبطل ابن سينا هذا الفرض بقوله :

[وليس بعض الآحاد أولى بذلك من بعض ، إذا كان كل واحد منها معلولًا؛ لأن علته أولى بذلك منه ].

وما رأى ابن سينا فى أن هناك بعض الآحاد يصلح أن يكون علة ، ولا يمكن دفعه بما يدفع به ابن سينا .

ذلك البعض هو مجموع السلسلة ، ما عدا الحلقة الأخيرة منها من جهة الحاضر لامن جهة الماضى ؛ لأنه لا آخر للسلسلة من جهة الماضى ، وإنما أخرجنا الحلقة الأخيرة ؛ لأنها معلولة لما قبلها ، وليست علة لشيء بعدها إذ المفروض أن شيئاً بعدها لم يوجد بعد ، فهي داخلة في المجموع الذي هومعلول ، ولا تدخل في المجموع الذي هوعلة .

وعلى هذا نقول: السلسلة كلها معلولة، وتمكنة .

والسلسلة كلها ما عدا الحلقة الآخيرة علتها ٠

ولا يرد على هذا الفرض قول ابن سينا [وليس بعض الآحاد أولى بذلك من بعض؛ إذا كان كل واحد منها معلولا ؛ لأن علته أولى بذلك منه ] لا يرد هذا القول ؛ لأنه إنما يرد ، حين نختار للعلية بعضاً من السلسلة مسبوقا يبعض آخر ، لأنه حينئذ يصح أن يقال : إن البعض السابق أولى بالعلية من المسبوق ؛ لأن هذا البعض السابق هو نفس علة هذا البعض المسبوق ؛ فكيف يقال :

عن آحادها · فيثبتها ابن سينا عن طريق السبر والتقسيم ، فيفترض : أولا: أن علتها هي الآحاد بأسرها .

وثانيًا: أن علتهاهي بعض الآحاد .

ثم يبطل هذين الفرضين ، ويخلص بعد ذلك إلى أنه ما دامت الجملة المؤلفة من آحاد ممكنة معلولة وغير واجبة ،

وعلتها لا يمكن أن تكون هي الآحاد بأسرها .

ولا يمكن أن تكون هي بعض الآحاد ٠

فيتمين أن تكون علتها خارجة عنهـ ا وعن آحادها ، وذلك لا يكون إلا الواجب، وهو المطلوب لابن سينا .

و يعلل ابن سينا بطلان الفرض الأول القائل: [إن علتها هي الآحاد بأسرها] بقوله: إنه لوكانت علتها هي الآحاد بأسرها، لكانت علتها هي نفسها، والشيء لا يكون علة نفسه

ودعنا نسلم لا بن سينا بطلان هذا الفرض ، ولا نقول: إن دعوى بطلان هذا الفرض أشبه ما تكون بالمصادرة على المطلوب ؛ فإن الدعوى أن هناك مادة قديمة لها الوجود من ذاتها ، تتشكل وتنصور منها أشياء يأتى بعضها فى إثر بعض، على أن يكون كل واحد من السابق معدًّا للاحق ، فدعوى أن جملة هذه الأشياء المتسلسلة ممكنة وهى بحاجة إلى علة خارجة عنها وعن أصل مادتها ، هو مناقضة للدعوى لا لدليلها .

إن البعض المسبوق علة ، ولا يقال لسابقه وعلته: إنه العلة ·

ونحن لم نختر بعضاً يكون قبله بعض آخر ؛ لأننا أخذنا كل السلة ، ما عدا الحلقة الأخيرة منها ،علة، وأخذنا كل السلسلة ، بما فيها الحلقة الأخيرة، معلولا. فاذا يصنع ابن سيناء ؟ لا شيء إلا أن ينقطع دون الوصول إلى قوله الأخير الذي اعتبره نتيجة وهو قوله: [ وإما أن يقتضي علة خارجة عن آحادها ، وهو الباقى].

هذا نمط من أنماط التفكير القديم، ولعله كان رأمجاً ونافعاً، في المــاضى، أما الآن ، فقد تغير الوضع عن ذي قبل، تغيرت أساليب الناس في الفهم وغير الفهم، ولم يعد يرضيهم ماكان يرضى الناس قبلهم

إن الناس كان لهم في الماضي فضل ثقة في شئون العقيدة فكان أي كلام يقال في تأييدها يرضيهم ، حتى لقد كانوا يستوحون الدين معرفة بعض شئون الكون ، وكانوا يغمضون أعينهم عمافي الكون ويسألون المشتغلين بالعلوم النظرية عن محتوياته ، وكان أرباب العلوم النظرية يقنعهم أن يتبينوا تلازماً فكريًّا بين قضية وقضية، ليؤ كدوا أن الواقع الخارجي صورة مما تقرره القضية اللازمة ما دامت القضية الملزومة تجد ما يؤيدها من رأى، أو تجربة محدودة، تقوم على وسائل غير تامة .

أما الآن فقد فتح الناس أعينهم على الكون ذاته وغدوا على ولوج ٍ في

فضائه المترامي قادرين ، وتحدثوا عن أشياء قالوا : إنهم شاهدوها هنالك، ناقضوا بها كثيراً مماكان يعلم الناس من قبل. فلم يعد في هذه الحال التي تمرد الناس فيها على القديم، وتملكتهم شبه نشوة المنتصر، من المفيد أن يظل رجال العقيدة ، قانعين بترديد أقوال كان لها في الماضي قداستها ، إنه لا بد لهم أن ينزلوا إلى الميدان ، وأن يعرفوا الوسائل المستعملة فيه ، والأهداف التي تستعمل فيها هذه الوسائل، وأن يفيدوا ويستفيدوا وأن يأخذوا ويعطوا، وأن يلاُّ عُوا بين طرائق تفكيرهم ، وطرائق تفكير الناس، وليكن لهم في سلفهم أسوة ، فلست أظن أن الأعَّة المجتهدين الذين وضعوا لاستنباط الأحكام الفقهية طريقاً ومنهجاً ، سموه « أصول الفقه » وجعلوا الفقه أبواباً ومسائل وقضايا ، بجانبها أدلتها من الكتاب تارة ، ومن السنة تارة أخرى ، ومن الإجماع ثالثة ، ومن القياس رابعة ، ووضعوا للأ حاديث علماً خاصًّا سموه المصطلح، وصنفوها وجعلوها أبوابًا ، ومراتب منها الصحيح ومنها الحسن إلى آخر ما جاء عنهم في هذا الشأن من اصطلاحات .

ووضعوا تفاسير للقرآن ، وعلوماً بينوا فيها معانيه الغامضة ، وترتيب آياته ، وناسخها ومنسوخها إلى آخره ، ووضعوا علم الكلام الإسلام ، وضَّحوا فيه عقيدة الإسلام مع أن الحال في عهد الصحابة لم يكن فيه شيء من ذلك كله .

أقول: لست أظن أن علماء المسلمين قد وضعوا ذلك كله، تحت تأثير المهوة عقلية محضة، بل لا بدأن تكون هناك دواع خارجية من ظروف الجماعة

التى عاشوا ينها ، استدعت أن يقوموا بهذه المحاولات التى انتهت بهذا الصرح الشامخ من العلوم الإسلامية التى عمرت بها المكتبات فى أنحاء العالم قديمًا، وما زالت تعمر بها حتى عصرنا الراهن.

فإذا تغيرت ظروف المجتمع ، وأصبحت الحال تستدعى نشاطاً جديداً يكون من آثاره ثروة علمية جديدة، تقضى بها حاجات المجتمع والناس، ويظهر من خلالها ضوء الإسلام اللامع ، ليصح لنا ما ندعيه ، من أن مبادئ الإسلام صالحة لكل زمان ومكان ، فلماذا نلوذ بالكسل، ونغطى كسلنا هذا بدعوى أن في عمل العلماء السابقين غناء ، مع أن العلماء السابقين أنفسهم لوكانوا بين أظهر نا الآن ، لما رضوا أن يقتصروا على بضاعة تجاسر الناس على القدح فيها والنيل منها فلا أقل من أن يعاد عرض هذه البضاعة في أسلوب جديد ، ولا داعى لأن نبرر رضاءنا بوضعنا القائم بأشياء لا تبرره .

ومما يقال في هذا المقام أن حماة العقيدة الإسلامية لا يعرفون اللغات الأجنبية ولا بدلهم لكى ينزلوا إلى الميدان مسلحين أن يعرفوا هذه اللغات الأجنبية ليطلعوا من خلالها على ما جد من علم ومعرفة .

ولا شك عندى أن هذا ليس علاجاً للموقف ، بل تعقيد له ؛ ذلك أن هناك كتباً باللغة العربية عالجت كثيراً من المسائل التي لها صلة وثيقة بالعقيدة الإسلامية وعلومها ، فلماذا لم يقرأها أولئك الذين يزعمون أن الجهل باللغات الأجنبية هو العقبة الوحيدة أمامهم. إن الكتب التالية :

۱ – المنطق الوضعی
 ۲ – نحو فلسفة علمية
 ۳ – خرافة الميتافيزيقا

تعالج مسائل هي من أخطرها القضايا التي يهم رجال العقيدة الإسلامية أن يطلعوا عليها ، فهل فعلوا ؛ مع أنها باللغة العربية ؟

فإذا لم يقرؤا هذه الكتب . والكثير من نظائرها مكتوب باللغة العربية ، كان ادعاء أأن الجهل باللغات الأجنبية ، هو العقبة الكؤود في طريقهم ليس إلا وسيلة فقط لإدخال اللغات الأجنبية في معاهدهم .

وما دامت الحاجة غير داعية إلى تعلم جميعهم هذه اللغات ، كانت هذه اللغات ليست سوى مزاحم جديد يزيد من الضعف العام بالعلوم الأصيلة من لغة عربية ، وفقه و تفسير وحديث وتاريخ إسلامي وهكذا وهكذا من العلوم الأساسية .

إن الضعف في هذه العلوم هو الداء الأصيل فيما يعانيه حماة الدين من عجز عن مسايرة روح العصر؛ فإنه لو كانت هذه العلوم مفهومة لهم فهماً دقيقاً، لكان التصرف فيها ميسوراً، ولكان النقص الذي يحول دون مسايرتها لروح العصر \_ مدركاً معروفاً، ولكان استكماله ممكناً؛ فإن الذي يعرف لعبة ما معرفة جيدة، إذا ما وجه إليه نقد بخصوص بعض حركاتها، أمكنه أن يصحح موقفه منه بسهولة، أما الذي لا يتقن هذه اللعبة إذا وجه إليه نفس النقد، كان جهله بمعظم حركاتها عائقاً له عن تصحيح موقفه بخصوص ذلك

النقد الذي لا يتيسر تصحيحه إلا للعارف.

فإذا ما أدخلت في مناهجهم علوم أخرى كاللغات الأجنبية التي ليست بضرورية لهم جميعاً -لأن كثيراً من الكتب العربية تحتوى من المعلومات التي يراد تعلم اللغات الأجنبية للاطلاع عليها، الشيء الكثير ؛ ولأن الذين سيقومون بالتوفيق بين علوم الدين وعلوم الدنيا، ليسوا جميع الأفراد بل طائفة قليلة منهم - كانت عاملا من عوامل تمكين الداء الأصيل الذي هو الضعف العام في مواد الدين واللغة العربية.

واضرب للقارئ مثلا يعرف منه مبلغ الضعف فى العلوم الأصيلة ، إن معلومات الطالب الذى يتحن فى الشهادة العالية قد تدلت إلى حد أن أصبح يعرب هذه العبارة التالية [ العالم ما سوى الله من الموجودات ]

إن هذه ليست حال فرد واحد من الطلاب \_ ولو صح أنها حال فرد واحد، الكان هناك ما يبرر وصول مثل هذا الطالب إلى الشهادة العالية — ولكنها حال الجمهرة منهم، ولو لم يكن ذلك حال الجمهرة، ولم يكن لمثل هذا الطالب نظراء كثيرون، لما أمكن لمثله أن يعيش بين طلاب يبعد بينه و بينهم الفرق، ولكنه عاش ووصل إلى آخر الشوط، ومن يدرى فلعله نجح وحصل على الشهادة العالية.

فبالله عليك قارن هذا المستوى بطالب العالمية قديمًا، لا، ليس هكذا

ينبغى أن يقال ، وإنما ينبغى أن يقال : قارن هذا الطالب بطالب السنة الأولى الابتدائية قديمًا ، ذلك الطالب الذي كان يحضر كتاب الكفراوى، إن الفرق ينهما فرق ما بين طالب ومدرس. فطالب العالمية حديثًا هو بمنزلة التلميذ من طالب الكفراوى قديمًا .

فانظر إلى أى حد انحط المستوى في علوم اللغة.

والحال فى اللغة العربية مثال للحال فى العلوم الأخرى، علوم التوحيد والمنطق والتفسير والحديث والفقه ، وما إليها ، ولا يمكن إلا أن يكون الحال فى العلوم كلها متقارباً ؛ إذ لا يعقل أن يكون الطالب بارعاً فى المنطق والتوحيد ، أو فى التفسير والحديث ، وفى جميع العلوم ثم ينزل مستواه فى اللغة العربية وحدها حتى يقول [سوى] فعل من أخوات كان ولفظ الجلالة السمها ، و[ من الموجودات] خبرها .

فلا بدأن يكون الضعف عاما في جميع العلوم، فإدخال لغة واحدة أوعدة لغات أجنبية ، لن يكون له من أثر سوى زيادة الضعف في هذه العلوم ؛ ثم إن هذه اللغة ليست مطلوبة إلا بقدر الحاجة إلى مبعوثين في الخارج يبشرون بدعوة الإسلام في بلاد لا تعرف العربية، وهذه الحاجة تقدر بما يقل عن واحد في المائة ، فلماذا يفرض على تسعة وتسعين في المائة لغة لا حاجة لهم بها ، هي مع ذلك عب عديد عليهم يزيد من ضعفهم في العلوم الأساسية . هذا هورأينا نعلنه بصراحة ، وفاء بواجب النصيحة الواجبة ، والله يتولانا فميعاً بعونه ورعايته .

#### وجود الله

إن وجود الله أوضح من وجود الشمس؛ إن إيمانى به كإيمانى بوجود نفسى، وإن القول بأن المادة التي لا حياة فيها ولا شعور لها، هي مصدر كل ما في الكون من حياة وأحياء، ودقة وإحكام وإتقان، لأشد سخفاً من القول بأن هذا الطفل الرضيع هو والد هذا الرجل الكبير.

إن الوقوف عند التجربة وإنكار ما عداها من وسائل المعرفة ، نكسة في تاريخ الإنسانية وتأخر ورجعية . إنه يمثل دور الطفولة في مراحل تطور البشرية، ألا ترى أن كل شيء في نظر الطفل هو مادة، ولا وجود عنده إلا لا هو مادى .

ثم إذا كانت التجربة هي العلم عن طريق الحواس، فباذا علمنا أن الكل أعظم من الجزء؟ قد يقال: عن طريق التجربة؛ لأننا رأينا أن البيت أعظم من الأجزاء المكونة له، ورأينا أن الكتاب أعظم من كل ورقة على حدة من الأوراق المكونة له وهكذا.

ولكن: هل الحكم بأن الجزء أعظم من الكل، والحكم بأن الحديد يتمدد بالحرارة، سواء في الدرجة فلا تفاوت ينهما بقوة ولا بضعف.

نعم أن من أجرى تجربة النار والحديد ، وشاهد الحديد يتمدد بالحرارة لا بد أن يحكم أن الحديد يتمدد بالحرارة ، ولكن هل يجد فى نفسه مبررات كافية للحكم بأن الحديد لابد أن يتمدد بالحرارة ، ولا يمكن أن يكون الحديد

إلا كذلك، مثل ما يقول: الكل أعظم من الجزء، ولا يمكن إلا أن يكون الكل أعظم من الجزء؟

إن من يُقول: الكل أعظم من الجزء، ليس فى حاجة إلى أن يقول: إن التجربة دلت على ذلك. ولكن من يقول: الحديد يتمدد بالحرارة، لابد أن يقول: إن التجربة دلت على ذلك.

وإذن فهنالك أحكام نصدرها جازمين، ولا نجدنا بحاجة إلى أن نقول إن التجربة دلت عايها، وهنالك أحكام أخرى لا بد لإصدارها من الاحتماء بالتجربة التي كانت مصدرها.

وبخصوص الحكم الأول نستطيع أن نقول: ولا يمكن في حال من الأحوال أن يكون الكل إلا أعظم من الجزء.

وبخصوص الحكم الثانى ، لا نستطيع أن نقول : ولا يمكن فى حال من الأحوال إلا أن يتمدد الحديد بالحرارة .

كذلك إذا كنا قد رأينا في بلادنا أن الأطفال التي تولد إنما تنتج من أب وأم .

فإذا عممنا هذا الحكم على الأطفال التي تولد في أمريكا دون أن نرى كيف تنتج الأطفال هناك ، هل تكون التجربة هي وسيلة ذلك التعميم في الحكم ؟ أم التجربة تعطى حكماً جزئياً فقط ، أي تكشف عن وصف قائم في المادة التي تجرى عليها التجربة ؟ والتعميم يأتى من قوة أخرى غير الحواس التي أجريت التجربة عباشرتها ؟

لا سبيل إلى القول بأن الحكم العام يستفاد من الحس المباشر. ولوكان الحكم العام يستفاد من الحس المباشر، لما استعملت كلمة [ إذن ] فى الأحكام الحسية قط.

لأن مفاد كلمة [إذن] نقلة من شيء حاضر، إلى شيء غير حاضر؛ إننا إذا وضعنا قطعة من الحديد في النار، فتمددت، كان الحكم الذي أدركه الحس هو أن هذه القطعة من الحديد تمددت بالحرارة، ولكن إذا قلنا: إذن كل الحديد يتمدد بالحرارة لم يكن مفاد هذا القول. أننا أدركنا بالحس أن كل الحديد يتمدد بالحرارة، ولكن مفاده أننا بعد أن أجر بنا التجربة على قطعة خاصة من الحديد مثلا قسنا غيرها عليها، وقررنا أن حكم غير هذه القطعة حكمها.

فكلمة [إذن] انتقال من الوضع الجزئى الذى دخل فى نطاق التجربة، الى وضع كلى عام يشمل كل أجزاء الحديد الأخرى التى لم تجر عليها التجربة. وإذن فنى الإنسان قوة غير هذه الحواس الظاهرة، التى تجرى التجارب المادية تحت ملاحظتها.

فبهدى هذه القوة التي هي أقوى من الحس ومشرفة عليه وموجهة له، علمنا أن هذا العالم المليء بالعجائب والأسرار له صانع، ولا يدخل في حساب هذه القوة أن هذه العجائب والأسرار، هي من صنع ما لا سبيل له إلى أن يصنع؛ إذ كيف تصنع المادة الميتة فاقدة الشعور، هذه البدائع والغرائب والعجائب.

وإنى لسائل أصحاب التجربة هذا السؤال : هل لو وضعنا في علبة من الخسب مثلا مجموعة كبيرة من الحروف المعدنية التى تستعمل في الطباعة ، تكنى لتكوين فقرة تامة من الكلام المحكم الرصين ، تصور حادثة وقعت تصويراً صحيحاً وضعاً مشوشاً غير مرتب، ثم هززنا العلبة هزاً قوياً يحرك جميع ما فيها من حروف وهي محكمة الغلق ، ثم فتحنا العلبة وأيكن أن تتضام الحروف المناسبة بعضها إلى بعض حتى تكون كلمات ، ثم الكلمات الناسبة بعضها إلى بعض حتى تكون جملا صحيحة ، ثم الجمل بعضها إلى بعض حتى تكون الفقرة المطلوبة ؟ هل يجوز ذلك ؟ فإذا جوزوا حدوثه مرة ، هل يجوزون حدوثه ثانية ؟ وإذا جوزوا حدوثه ثانية ، هل يجوزون عدوثه ثانية ؟ وإذا جوزوا حدوثه ثانية ، هل يجوزون عدوثه ثانية ، هل يجوزون

بحيث تصبح المصادفة البحتة سبباً لهذا العمل الدقيق المحكم؟ أظنهم لا يكابرون فيقولون: إن المصادفة البحتة تكنى لأن تصنع ذلك، ملايين المرات ولو بلغ بهم العناد والمكابرة حدًّا يقولوا معه بجواز ذلك، لسألناهم مرة أخرى أليس تكوين الإنسان أعجب من تكوين الفقرة المشار إليها سابقاً. أليس تكوين أجهزة الإنسان الدقيقة التي حير العلماء قروناً عديدة كشف أسرارها، أعجب من تكوين جمل هذه الفقرة ؟ أليس تكوين جهاز التنفس أعظم من تكوين جملة من هذه الفقرة ؟ وجهاز الدورة الدموية أعظم من جملة أخرى، وجهاز السمع أعظم من جملة غيرها، وجهاز البصر أعظم من جملة كذلك، ومكذا وهكذا من الأجهزة الدقيقة التي لا سبيل إلى تصور أدق منها، ورعا

مِنْ فَضْلِهِ اللهِ

ضوء وحرارة ، وحر ، وبرد ، ومطر وجفاف ، وماء ويابسة ووديان ، وجبال ، وأنهار · ونبات وحيوان ، وإنسان ، [ وفي الأرض قطع مُتَجَاوِرَات وَجنَّات مِنْ أَعْناب وزَرْع وَنَحِيل صِنْوَان وَغَيل صِنْوَان وَغَيْرُ صِنْوَان مُنْ أَعْناب عَمْمَا عَلَى بَعْضٍ فِي الأُكُل ، إنَّ فَي ذلك لاَيات لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُون ] (٢)

أنظر كيف تتحرك الأرض حول نفسها من الشرق إلى الغرب، لينشأ من ذلك من ذلك الليل والنهار، ثم كيف تتحرك على محور مائل، لينشأ من ذلك اختلاف الليل والنهار طولاً وقصراً، ثم كيف تتحرك حول الشمس لتنشأ الفصول المختلفة ؟ ثم كيف يتحرك القمر بحيث تنشأ الشهور القمرية، وبحيث يضىء لنا الليل؟ ثم كيف تتحرك الشمس والقمر والأرض كلها، مع حفظ التناسب القائم بينها في الفضاء الفسيح ، مجيث لا يعلم أحد من أين تبدأ مسيرها، ولا أين تتجه.

[ وَآيَةُ لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ . والشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرَّ لَهَا ، ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ . وَالْقَمَرَ قَدَّرْ نَاهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدَيمِ لاَ الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَرَ ، وَلاَ اللَيْلُ كَالْعُرُ جُونِ الْقَدَيمِ لاَ الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَرَ ، وَلاَ اللَيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ. وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ مُنَّ ]

(٣) سورة يسن آيات[٢٧] [٢٨]

زاد عددها عن عدد جمل الفقرة المشار إليها ؟

فالإنسان الواحد، إذن، أعجب تكوينا، وأغرب خلقاً، من تكوين وخلق الفقرة المشار إليها، بل إن غير الإنسان، من الحيوانات الكثيرة التى نعلمها والتي لا نعلمها. يشارك الإنسان في دقة الصنع وغرابة التكوين.

فانظر إذن كم عدد أفراد الإنسان في جميع البلدان، و في جميع الأعصار، و كم عدد الحيوانات كذلك، فإذا كان كل واحد منها أعجب من تكوين الفقرة المشار إليها، فكم يكون بعيدا و بعيدا جدا، أن يحصل كلذلك تتيجة المصادفة البحتة ؛ وإلى هذه النشأة البديعة العجيبة، نشأة الإنسان والحيوان والنبات من المادة الميتة التي لاحياة فيها ولا شعور يشير الكتاب الكريم بقوله [يُخْرِجُ الحَيَّ مِنَ المَيِّتِ]

وإذا انتقلنا من العالم الأصغر إلى العالم الأكبر، إذا انتقلنا إلى الشمس والقمر والأرض مثلا وجدنا ينها من تناسب في الحركة والقرب والبعد، ما ينشأ عنه الضوء والحرارة في الأرض بالقدر اللازم للاحياء على ظهرها، فليل ونهار، في الأول سكون وراحة، وفي الآخر يقظة وعمل، [ألم يروا أنّا جَعَلْنَا اللّيْل في الأول سكون وراحة، وفي الآخر يقظة وعمل، [ألم يروا أنّا جَعَلْنَا اللّيْل ليسكُنُوا فِيه وَالنّهار مُبْصِراً ] [والله يُقدّر اللّيْل وَالنّهار] يقدرهما جل شأنه عاليتناسب مع قدرة الإنسان، فالانسان لايقدر أن ينام دائماً، ولا أن يعمل دائماً فكان له وقتان وقت راحة، ووقت عمل، [قل أراً يشم إن جَعَل الله عَليكم اللّيْل سَرْمَدًا إلى يَوْم الْقيامة ، مَن الله عَير الله يَأْتيكم بلينل تسكُنُون فِيهِ أَفلا تُنْسَرُونَ فِيهِ أَفلا وَالنّهار وَالنّهار لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلتَبْتَفُوا فِيهِ وَلتَبْتَفُوا

<sup>(</sup>١) سورة القصص آيات [٧١] ، [٧٢] (٢) الرعد .

[ إِنَّ فِي اخْتِلاَ فِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ، وَمَا خَلَقَ اللهُ فِي السَّمَوَاتِ وَالأرْضِ

الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بَمَا يَنْفَعُ النَّاسَ ، وما أَنْزَلَ اللهُ مِنَ السَّماءِ مِنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوتِهَا ، وَبَثَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ، وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّماءِ وَالْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُون ] (٢) [ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لاَعِبِين، مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلاَّ بِالْحَقِّ ](") [ إِنِّ فِي خَلْق السَّمَوَاتِ وَالأرْضِ واخْتِلاَفِ اللَّيْل وَالنَّهَار لآياتٍ لِأُولَى الْأَلْبَابِ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللهَ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُو بِهُمْ، وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ والأرْضِ، رَبُّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا باطلِاً سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ . رَبَّنَا إِنَّكَ مَنْ تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدْ أُخْزَيْتُهُ. ومَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَار . رَبَّنَا إِنَّنَا سَمْعْنَا مُنَادِياً يُنَادِي لِلْإِيمَانِ أَنْ آمِنُوا برَبِّكم فَآمَنَّا . رَبَّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِّرْ عَنَّا سَيْئَاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ الْأَبْرَارِ . رَبَّنَا وَآتِنَا مَا وَءَدْتَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلاَ تُخْزِنَا يَوْمَ الْفِيامَةِ إِنْكَ لَا تُخْلِفُ الْمِيعَادَ . فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لَا أَضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ ذَكَرِ أَوْ أَنْنَى بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ. فالَّذِينَ هَاجَرُوا وأُخْرِجُوا مِنْ دِيارِهِمْ وَأُوذُوا فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُوا وَتُتِلُوا كَأْ كَفْرَنَ عَنْهُمْ سَيْئَاتِهِمْ،

[٢] البقرة آية [٢٦٤] (١) سورة يونس آية [٦] (٣) الأنبياء آية [١٦]

لآيات لِقُوْمِ يَتَّقُونَ (١) [ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ، والْفُلْكِ

و بُئْسَ الْمَهَادُ .

عَنْدَهُ خُسْنَ الثَّوَابِ.

لَكِنِ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالدِينَ فِيهَا نُزُلاً مِنْ عِنْدِ اللهِ وَمَا عِنْدَ اللهِ خَيرٌ لِلْأَبْرَارِ ] (١)

وللشمسوالقمر والأرض توابع أخرى من مجموعها يتكون مايسمي بمجموعتنا الشمسية ، ثم إن هناك مجموعات شمسية أخرى ، يتكون من الكل ما يسمى مجرة .

وَلَأَدْ خِلَنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارِ ، ثَوَابًا مِنْ عِنْدِ اللهِ . واللهُ

لاَ يَغُرَّ نَّكَ تَقَلُّبُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي الْبِلاَدِ. مَتَاعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأُوَاهُمْ جَهَنَّمُ

نشرت صحيفة الجمهورية الصادرة في ٣٠ من جمادي الآخرة سنة ١٣٧٩

[اكتشاف نجوم أقدم من الشمس.عمر المجموعة الجديدة ٢٤ بليونسنة. إن هذه المجموعة تبعد عن الأرض عسافات تتراوح بين ١٨٠٠٠،٣٠٠٠ سنة صوئية، وأنها تقع رغم ذلك داخل المجرة التي تعتبر مجموعتنا الشمسية جزأمنها] انظر ما تكونه المسافة التي تقدر بـ ١٨٠٠٠ سنة ضوئية ، إنها مسافة تعجز قدرة الإنسان عن تصور مداها،ومع ذلك فهي ترتبط بنا وبمجموعتنا الشمسية بروابط بحيث يتكون منهاكلها وحدة تسمى مجرة ، ثم هل هناك مجرات غير مجرتنا هذه ؟ إن كان العلم قد أكتشف مجرات أخرى ، فهل عرف مدى

ما تكونه المسافة ينها ؟ فإذا كانت أجزاء المجرة الواحدة يبعد بعضها عن بعض عايساوى ١٨٠٠٠ سنة ضوئية ، فما أبعد ما تكونه المسافة بين مجرة ومجرة ؟ وإذا لم يكن العلم قد اكتشف أن هناك مجرات أخرى، فليس ذلك دليلا على أنه ليس هناك مجرات أخرى؛ فإن المجموعة الجديدة التى اكتشفها العلماء ونشرت عنها الجمهورية بتاريخ ٣٠ من جمادى الآخرة سنة ١٣٧٩، لم تكن معلومة قدياً.

تصور سعة هذا العالم، وعدد محتوياته، وضحامة كل واحدة منها، وما عسى يكون فى كل واحدة منها من مخلوقات [ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ ].

نشرت الجمهورية الصادرة في ١٥ من رجب سنة ١٣٧٩ تقول:

[ مخلوفات الفضاء بدأت الاتصال بالأرض. . . تلقى علماء الفلك فى مرصد «كافنديش» بالقرب من «كامبردج» إشارات من الفضاء لم يستطيعوا تفسيرها ، قال هؤلاء العلماء: إنهم لا يشكون فى وجود كائنات حية فى عالم الفضاء ]

تصوركل ذلك، وتصور النظام القائم بينها، في حركاتها وتجاذبها، بحيث لم تتصادم ولم تتعارض، ولم يعطل بعضها سير بعض، أو يدمر بعضها بعضاً، رغم أنها تسبح في الفضاء، كما يسبح السمك في الماء، فكان من المكن جداً، أن تتصادم وأن تتضارب.

أكل ذلك وليد الصدفة ؟ أيها الماديون، إنكم لا تتثلون الإنسانية

المتحضرة بجمودكم على أسلوب واحد من أساليب المعرفة ، وإذاكان قصارى شأن تجربتكم أن تتنكر لما تقتضى به البداهة من أن هذا الكون العظيم القدر المحكم الصنع الدقيق الإبداع ، له صانع حى قادر عليم حكيم ، فهى بهذا التنكر تقيم الدليل على قصورها وقصوركم وضعفها وضعفكم .

ولقد مرت الإنسانية في بعض عصورها بمثل ما تمرون به من جمود في الفكر ، وقصور في التصور ، فلجأت إلى الأحجار تصنع منها أصناماً تعبدها أو إلى الحيوانات تقدسها وتضع جباهها على الأرض أمامها ، حين كانت في حالة لا تسمح لها بالاعتراف بخالق للكونلا تراه ، وإذ كانت في حالة لا تسمح لها إلا بالاعتراف بالمادة

#### أشكال القياس

هذه هى النقطة الرابعة: من النقاط الأربع المتعلقة بالقياس والتى وعدنا سابقاً بدراستها. وهى: هل أشكال القياس أربعة ؟ أو هى ثلاتة فقط ؟ أعنى هلأرسطو واضع المنطق وواضع القياس بصفة خاصة، جعل أشكال القياس ثلاثة فقط؟ أو جعلها أربعة واعترف بكل واحد منها ؟ أو جعلها أربعة وأهمل واحدا منها ؟

بكل واحد من هذه الأقوال قال فريق من الباحثين، ولكل فريق أدلة ومبررات يبرر بها قوله . والتاريخ مادة تتسع عادة للخلاف وللأقوال المتضاربة

وإما موضوعاً لهما جميعاً .

لكنه ، كما أن القسم الأول – ويسمو نه الشكل الأول – قد وجد كاملا فاضلًا جداً ، تكون قياسيته ضرورية النتيجة ، بينة بنفسها، لاتحتاج إلى حجة . كذلك وجد الذي هو عكسه بعيداً عن الطبع ، يحتاج في إبانة قياسية ما ينتج عنه ، إلى كلفة متضاعفة شاقة . ولا تكاد تسبق إلى الذهن والطبع في أسبته .

ووجد القسمان الباقيان ، وإن لم يكونا بينى قياسية ما فيهما من الأقيسة ، قريبين من الطبع ، يكاد الطبع الصحيح يفطن لقياسيتهما قبل أن يبين ذلك أو يكاد بيان ذلك يسبق إلى الذهن من نفسه ، فتلحظ لمية قياسيته عن قرب ، ولهذا صار لهما قبول ، ولعكس الأول إطراح]

تمهيداً لإخراجها في ضمن المنطق، مع شرح نصير الدين الطوسى الذي اقرؤ شرحه للمنطق لأول مرة بهذه المناسبة ، إذا بي أفاجأ بنصير الدين الطوسى يصرح تصريحاً عا استنبطته أنافى عام١٩٤٧ استنباطاً.

ولوكنت أعلم آنذاك أن نصير الدين الطوسى قدسبق إلى رأى حاسم فيما داريني وبين بعض الكاتبين منخلاف، لنقلت رأيه وأيدت نفسى به .

وتبدأ المسألة من قول بعض الكتاب(١) .

[ويعتمدأرسطوهنا على الماصدق؛ لأنهذه الوجهة أسهل، وأكثر إيضاحاً لماهية القياس. المتقابلة ، ولكن ما دام كل قول يعتصم بمبررات تؤيده ، فهناك مجال لنظر العقل في هذه المبررات .

وقد دخلت منه المعركة عام ١٩٤٧ حين أخرجت كتاب الإشارات ، فقد عرضت في تعليقاتي عليه إلى هذه المسألة ، ونظرت في الأقوال التي قيلت ، وفي المبررات التي أيدت كل قول ، وقدوجدت بينها مجالا لقول جديد يقال ، وكان هذا القول ليس إلا استنباطاً من بعض عبارات عزاها أصحاب هذه الأقوال إلى أرسطو . وكان غريباً في نظري أن يروى بعض أصحاب هذه الأقوال عن أرسطو هذه العبارات مؤمنين بصدقها ، ثم يظل الخلاف بينهم قاعاً على نطاق واسع يذكر فيه الرأى ونقيضه ، مع أن هذه العبارات تدل دلالة تبلغ حد الصراحة ، على وجهة نظر تكاد تكون محدة تحديدا لا يتسع لكل هذا الخلاف .

وفى عام ١٩٥٩ ، وعلى وجه التحديد فى شهر ديسمبر من هـذا العام ، ينما أنا أحقق عبارة ابن سينا القائلة (١):

أما القسمة فتوجب أن يكون الحد الأوسط:

إما محمولًا على الأصغر ، موضوعاً للأكبر .

وإما بعكس ذلك .

وإما محمولا عليهما جميعاً .

<sup>(</sup>١) الأستاذ يوسف كرم فى كتابه ( تاريخ الفلسفة اليونانية ) ص ١٥٨ ط أولى .

<sup>(</sup>١) الفصل الرابع من ﴿ النَّهِجِ السَّابِعِ ﴾ .

و إلى جانب هذا القول الغريب، تجي الدعوى الأخرى أن «، ثاوفر اسطس » جعل اضرب الشكل الرابع تابعة للشكل الأول .

فكيف تلحق أضرب بشكل لا تكون تلك الأضرب وليدة له ؟

فدعانى هذا الكلام إلى أن ألاحظ أن تعريف أرسطو للشكل الأول لم يجرعلى الطريقة التى جرى عليها تعريف المتأخرين له ، الذين يجملون الأشكال أربعة ، ذلك أرسطويقول في النص الذي اقتبسته من الأستاذ « يوسف كرم »

[الأوسط إما أن يكون أكبر من طرف، وأصغر من آخر

وإما أن يكون أكبر منهما

وإما أن يكون أصغر منهما

ويجعل الأستاذ كرم القسم الأول ، هو الشكل الأول

و « الثاني « « الثاني

و « الثالث « « الثالث.

ولا شك أن قول أرسطو [ الأوسط إِما أن يكون أكبر من طرف، وأصغر من آخر ]

يشمل ما يسميه المتأخرون : « الشكل الأول » و « الشكل الرابع » ·

فقلت: إذا صح ما يرويه الأستاذ « يوسف كرم » عن أرسطو ، فإنه لا شك فى أن أرسطو يكون قد عرف الشكل الرابع ، وجعل له هو والشكل الأول حقيقة تعريفية واحدة ، هى المذكورة فى القسم الأول ، فلا شك أنها

ولكنه حين ينظر إلى الحكم يعتبر المفهوم؛ لأن الحكم عنده وصف شيء بشيء، قبل أن يكون إدراج شيء تحت شيء.

واعتبار الماصدق في المقدمتين، يؤدى إلى أن أشكال القياس ثلاثة فقط؛ ذلك ن الأوسط:

إما أن يكون أكبر من طرف ، وأصغر من آخر:

وإما أن يكون أكبر منهما .

وإما أن يكون أصغر منهما .

أما الشكل الرابع فلا يلزم إلا من نظر آخر ، هو اعتبار موضع الأوسط على ما فعل «جالينوس» من بعد فخرج له تصنيف جديد هو المذكور في الكتب الحديثة المتداولة .

على أن أرسطو يذكرموضع الأوسط في كل شكل، إلا أن هذه الوجهة ثانوية عنده . ثم هو يعترف ضمناً بأضرب الشكل الرابع الخمسة المنتجة ، فجعلها تلميذه « ثاوفر اسطس » أضرباً تابعة للشكل الأول]

وقد راعني من هذا القول أن يقال:

أولا: إن « أشكال القياس ثلاثة فقط » عند أرسطو

وثانياً : إن أرسطو « يعترف ضمناً بأضرب الشكل الرابع »

راعى ذلك لأن الجهل بالشكل الرابع، مع معرفة أضربه ، كلامغيرمفهوم؛ لأن أضرب الشكل ، هي الشكل ، فكيف تكون الأضرب معروفة، والشكل غير معروف .

تشمل « الشكل الأول » و « الشكل الرابع » فى صورتيهما المعروفتين عند المتأخرين .

وفى هذا الاكتشاف، الذى أعتبر نفسى أول من نبه عليه، فى هذا الوقت ؛ إذ لم أكن قد اطلعت على « الطوسى » بعد ، ولم يذكر الطوسى أحد ممن دخل معى فى مجال هذا النقاش .

أقول في هذا الاكتشاف تفسير صحيح سليم للقول: بأن [أرسطو يعترف ضمناً بأضرب الشكل الرابع الخمسة المنتجة] والقول بأن [تلميذه «ثاوفراسطس» جعلها تابعة للشكل الأول]

فإن معرفة أرسطو لأضرب الشكل الرابع الخمسة المنتجة ، لا يتأتى من دون معرفة الشكل الرابع نفسه .

وفى إدماجه فى الشكل الأول ، والاقتصار فى التمثيل على أضرب الشكل الأول ، ما يسوغ القول بأن أرسطو « يعترف ضمناً بأضرب الشكل الرابع » وفى سعة تعريف الشكل الأول سعة تتسع للشكل الرابع ، ما يسوغ لا ثاوفر اسطس » أن يلحق الأضرب الخمسة الخاصة بالشكل الرابع بالشكل الأول ،الذى ذكرت حقيقته على لسان أرسطو شاملة لحقيقة الشكل الرابع . ولم يحملنى سخط من خالفتهم إلى هذا التحقيق انتهيت عام ١٩٤٧ . ولم يحملنى سخط من خالفتهم

إلى هذا التحقيق انتهيت عام ١٩٤٧ . ولم يحملني سخط من خالفهم في الرأى وقتذاك \_ ذلك السخط الذي لم يستطيعوا أن يعروه بأية محاولة علمية \_ على أن أترحزح عن موقفي قيد شعرة ؛ لذلك ما أعظم سعادتي الآن حين أحد « نصير الدين الطوسي » يؤيدني في هذا الرأى ، ويقف بجاني

ضد من خالفونى فيه ، وما أظنأن مخالفتهم وقتذاك إلا مخالفة الحانق على من سبقه إلى رأى تخلف هو عن إدراكه ، لا مخالفة من يظن أنه مصيب، وأن خالفه مخطئ.

نعم ما أعظم سعادتى بقول « نصر الدين الطوسى » فى شرح الإشارة التى نقلناها سابقاً ما يأتى :

[المتقدمون قسموها-يعني الأشكال-إلى ما يكون الأوسط:

محمولًا في إحدى المقدمتين ، موضوعاً في الأخرى .

وإلى ما يكون موضوعاً فيهما .

وإلى ما يكون محمولا فيهما .

فأخرجت القسمة الأشكال الثلاثة .

ولم يعتبروا انقسام الأول إلىقسمين فلم تخرج الشكل الرابع - قسميهم . والمتأخرون . . . إلى آخره ]

هكذا يصرح «نصيرالدينالطوسى» تصريحاًواضحاً أنالقسم الأول—وهو ما يكون الأوسط فيه « محمولا فى إحدى المقدمتين موضوعاً فى الأخرى »— ينقسم إلى قسمين أحدهما ، هو « الشكل الأول » والثانى هو « الشكل الرابع » وهو ما انتهيت إليه أنا فى عام ١٩٤٧ استنتاجاً .

نعم إن هناك فرقاً (١) بين العبارة التي استنبطت منها أنا أن «الشكل الرابع » (١) فني عبارة الطوسي نظر إلى جعل أساس التقسيم هو مكان الأوسط . وفي في المسادة كرم نظر إلى جعل أساس التقسيم هو رعاية الماصدق .

للانقسام إلى قسمين هي قوله :

[ إما يكون الأوسط محمولا في إحدى المقدمتين موضوعاً في الأخرى ] وكون الأوسط محمولا في إحدى المقدمتين لا على التعيين، وموضوعاً في أخرى لا على التعيين يشمل نفس المثالين السابقين.

والنتيجة واحدة ، وهي أن القسم الأول الوارد عن أرسطو ـ سواء كان الوارد عنه هو العبارة التي رواها الأستاذ « يوسف كرم » أو العبارة التي رواها « نصير الدين الطوسي » ـ شامل لما يسمى عند المتأخرين « الشكل الأول » و « الشكل الثاني » .

ولقد احتطت للأمر حين قلت \_ فى التعليق على عبارة الأستاذ « يوسف كرم » وأنا أخرج « الإشارات » عام ١٩٤٩ \_ [ إن صح ما يرويه الأستاذ « يوسف كرم » عن « أرسطو » من أن التقسيم الوارد عنه هو هكذا : الأوسط إما أن يكون أكبر من طرف ، وأصغر من آخر . . . . إلخ ]

إذ قد تركت الباب مفتوحاً لما عسى يكشف عنه البحث من أن الذي ورد عن أرسطو هو شيء آخر غير ما يرويه الأستاذ « يوسف كرم » وقد ظهر أن « نصير الدين الطوسي» عنده شيء آخر غير الذي عند الأستاذ « يوسف » . ولكن من حسن الحظ أن النتيجة الني استنبطتها متأتية على كل من ألرواتين .

وأرى أن أسوق هنا نص البحث الذي علقت به على طبعة سنة ١٩٤٩

داخل فى تعريف « الشكل الأول »

و بين العبارة التي جعلها « نصير الدين الطوسي » شاملة للشكلين « الأول » و « الرابع »

فالعبارة التي استنبطت أنا منها ما استنبطت هي قول الأستاذ « يوسف كرم [ الأوسط إما أن يكون أكبر من طرف ، وأصغر من آخر ] ولا شك أن التعميم في قوله [ أكبر من طرف ، وأصغر من آخر ] تشمل الصورتين الآتيتين :

## الأولى هي :

كل إنسان حيوان ، وكل حيوان جسم كل إنسان جسم فإن « الحيوان » الذي هو الحد الأوسط ، أكبر من « الإنسان » الذي هو أحد الحدين الآخرين ، وأصغر من « الجسم » الذي هو الحد الآخر من الحدين الآخرين وهذه الصورة تمثل « الشكل الأول » .

### الثانية هي:

كل إنسان حيوان · وكل كاتب بالفعل إنسان · · · بعض الحيوان كاتب بالفعل .

. ف[الإنسان] الذي هو الحدالأوسط، أصغر من [الحيوان] الذي هو أحد الحدين الآخرين، وأكبر من [كانب بالفعل] الذي هو الحدالآخر من الحدين الآخرين. والعبارة التي جعلها « نصير الدين الطوسي » قابة

لأنه يشتمل على عرض جيد للموضوع من نواح مختلفة ، وأن أعقب بنص للدكتور « زكى نجيب محمود » لأن فيه أمرين ، أحب أن أنبه إلى كل منهما: أحدهما : أنه تساهل في أمر ما كان ينبغي له أن يتساهل فيه . وثانيهما : أنه قدَّم لنا جداً يمكن أن ينتفع به .

نص البحث الذي علقت به على طبعة سنة ١٩٤٩

هكذا ينظر « الشيخ » لـ « الشكل الرابع » وقد طرحه بالفعل فوضع بحثاً خاصاً لـ « الشكل الأول » وآخر لـ « الشكل الثانى » وثالثاً لـ « الشكل الثالث » وألغى اعتبار « الشكل الرابع » نهائياً ·

وقد نحاهذا النحو «صاحب البصائر النصيرية » حيث يقول ص ٨٠ : [ وهيأة القياس ، من نسبة الأوسط إلى الطرفين ، تسمى «شكلا » . وهذه النسبة بالقسمة الصحيحة على أربعة أنحاء :

ر الشكل الأول » · « الشكل الشكل الأول » · « الشكل » · « الأول » · « الشكل » · « الشكل » · « الأول » · « الشكل » · « الشكل » · « الأول » · « الشكل » ·

وإما أن يكون موضوعاً للأصغر محمولاً على الأكبر أن أما محمولاً على الأكبر أن أما محمولاً عليهما جميعاً · أو موضوعاً لهما جميعاً ·

لكن القسم الثانى ، وإن أوجبته القسمة ، غير معتبر ؛ لأنه بعيد عن الطبع ، ويحتاج في إبانة ما يلزم عنه ، إلى كلف في النظر شاقة ، مع أنه مستغن عنه .

وأما الشكلان الآخران، وإن لم يكن لزوم ما يلزم عهما بيناً بذاته، لكنه قريب من الطبع .

والفهم – بفتح الفاء، وكسر الهاء – الذكى يتبين قياسيتهما قبل البيان بشىء آخر، ويسبق ذهنه إلى ذلك الشىء المبين به عن قريب؛ فلذلك لم يطرحا من درجة الاعتبار، حسب اطراح ما هو عكس « الشكل الأول » فإذن الأشكال الحملية المعتبرة ثلاثة].

أما الغزالى فقد أهمله إهمالا تاماً ، ولم يشر حتى إلى أن القسمة تقتضيه ، وقد استغنى عنه لعظيم كلفته ·

قال في « معيار العلم » طبع الكردي سنة ١٣٢٩ ص ٧٩ ما يأتي :

[ القسمة الثانية لهذا المقياس : باعتبار كيفية وضع الحد الأوسط عند الطرفين الآخرين : وهذه الكيفية تسمى « شكلا »

والحد الأوسط إما أن يكون محمولا في إحدى المقدمتين موضوعاً في الأخرى(١)، كما أوردناه من المثال، فيسمى « شكلا أولا ».

<sup>(</sup>١) لست أدرى كيف فاتنى وقتذاك أن ألاحظ أن فى عبارة الغزالى عموماً يجعلها صالحة لشمول «الشكل الثانى » مع «الشكل الأول » . فإن التعميم فى قوله (إحدى المقدمتين) وقوله (الأخرى) صادق بما يصاغ على هيأة كل إنسان حيوان . وكل حيوان جسم .

وإما أن يكون محمولا في المقدمتين جميعاً ، ويسمى « الشكل الثاني » وإما أن يكون موضوعاً فيهما ، ويسمى « الشكل الثالث » ] وعند ذلك بدأ يتكلم عن أحوال الشكل الأول.

ويلاحظ أن صنيع الغزالى فيه إهمال 1 » الشكل الرابع(١) » كأنه لا وجود

أما « الشيخ » و « صاحب البصائر, النصيرية » فقد أشارا إليه ، غير أنهما ألغيا اعتباره ، لبعده عن الطبع ، ولكنهما لم يدلا على واضعه : هل هو أرسطو ؟أو غيره ؟

أما الآستاذ « عبده خير الدين » في كتابه « علم المنطق » الطبعة الأولى ، لسنة ١٩٣٠، فقد صرح بأن أرسطو لم يضعه ، وأنه من وضع علماء القرون الوسطى ، قال ص ١٦٦ :

ف [ الشكل الرابع » هو ماكان الحد الأوسط فيه ،موضوعاً في الصغرى، ممولافی الکبری.

وهذا الشكل لم يضعه « أرسطو » واضع علم المنطق ، ولكنه من وضع علماء القرون الوسطى .

ويعزوه « ابن رشد » إلى جالينوس » ولذا يسمى « الشكل الجاليني » وكثير من المناطقة لا يوافق على استعماله ؛ لأنه بعيد عن الطبع جدًّا ]. أما أستاذى، الأستاذ الدكتور « محمد غلاب » أستاذ الفلسفة السابق أبكلية أصول الدين ، فلا يرضى فى كتابه « الفلسفة الإغريقية » الجزء الثانى ص ٣٥ ، عن أن « أرسطو » لم يضع « الشكل الرابع » ولم يعرفه ، ويرى أن القول بأن « جالينوس هو الذي وضعه ، فرية كاذبة ·

قال: [ أما « الشكل الرابع » فلم يكن أرسطو يستعمله ، ولا يأبه له ، بل ن بعض العلماء الغربيين الذين لايبالون أن يتعجلوا فى أحكامهم قرروا أن رسطولم يعرف« الشكل الرابع» وإنما هومن وضع « جالينوس» الطبيب ذى آتى بعد« ارسطو» بنحو خمسة قرون.

وقد تبع الأستاذ « أبو العلا عقيقي » هؤلاء المؤلفين الخاطئين في زعمهم اذا ، فأثبت في مذكراته في المنطق أن « الشكل الرابع » ليس من وضع

وبما يصاغ على هياة :

كل إنسان حيوان . وكل كاتب بالفعل إنسان

فإن الحد الأوسط في الهيأة الأولى هو (الحيوان) وهو محمول في إحدى المقدمتين (الصغرى) وموضوع في الأخرى (الكبرى).

كذلك الحد الأوسط في الهيأة الثانية ، هو (إنسان) وهو محمول في إحدى المقدمتين ( الكبرى ) وموضوع في الأخرى ( الصغرى ) .

والهيأة الأولى تمثل « الشكل الأول »

والحيأة الثانية تمثل « الشكل الرابع »

فإذن تصوير الغزالي جاء فيه خلط «الشكل الرابع» بـ « الشكل الأول » رغم أنه صرح في آخر الفقرة ، بأن ذلك هو « الشكل الأول » وحده .

فهل الغزالي جاري غيره من المتقدمين في هذا التصوير ، ولكنه لم يتنبه إلى عمومه ، فظنه خاصاً بـ « الشكل الأول » كما فعل غيره من المحدثين مثل الأستاذ « يوسف كرم ؛ أ ذلك محتمل ، وهو الأقرب .

أم هذا التصوير من صنع الغزالي قصد به قصره على « الشكل الأول » ولكن خاه التعبير ؟ ذلك أيضاً محتمل ، ولَّكنه بعيد .

<sup>(</sup>١) أي فيه إهمال لذكر اسمه ، وإلا فقد بان لنا أن ما صور به « الشكل الأول ا شامل في عمومه لـ « الشكل الرابع » أيضاً . انظر الهامش السابق .

إِما أَنْ يَكُونَ مُوضُوعًا فِي الصغرى محمولًا فِي الكَبرى .

أو بالعكس·

وإما أن يكون موضوعاً في كلتيهما ·

أومحمولافى كلتيهما

ولا يمكن غير ذلك.

فهل يتصور أن قسمة رباعية بسيطة ، كهذه القسمة تعزب عن عقلية منطقية محضة كعقلية « أرسطو» ؟

بقى بعد ذلك أن نبحث عن المنبع الأول الذي نشأت منه هذه الخرافة ، وهي عزو « الشكل الرابع « إلى جالينوس » .

يجدثنا الأستاذ «سانت هلير » أن المصدر الأول لهذه السقطة « هو ابن رشد»، وهو في هذا يقول :

« بل هو -أى « أرسطو » - لم ينس « الشكل الرابع » الذي نسب إلى « جالیان » بناء علی شهادة ابن رشد» ·

وبما أنه ليس لدينا مصادر معتمدة ، في تحقيق هذه المشكلة ، وهي نشأة تلك الأغلوطة ، فنحن مضطرون إلى مسايرة الأستاذ « سانت هلير » إلى أن يظهر لنا فيها غير ذلك ا (١)

غير أن هذه القسمة التي يشير إليها « الشيخ » و « صاحب البصائر » ويرون أنها تجمل الأشكال أربعة ، والتي يراها أستاذي « الدكتور غلاب »

(١) انتهى النص المقتبس من كتاب «الفلسفة الإغريقية» لأستاذى الدكتور محمد غلاب »

« أرسطو » بل هو من و ضع « جالينوس » .

ولا ريب أن هذا غير صحيح ، وإنما الصحيح أن « أرسطو » وضع « الشكل الرابع » وقال به، وعرف عيو به ، كما عرف محاسنه ، ولكنه كان في رأيه أنقص الأشكال، فأهمله في التطبيق بعد أن نص على وجوده، ومثل له في كتاب « التحليلات الأولى » تمثيلاً لا يدع مجالاً للشك ، في معرفته إياه ·

وإليك هذا النص « ولكن إذا كان أحدهما أي الحدود - موجباً ، والثاني مسلوبًا ، وكان المسلوب هو الأكبر ؛ فإنه يوجد دائمًا قياس ، يكون الحدالأصغرفي نتيجته محمولا على الحدالأكبر

ومثال ذلك :

[۱] في بعض [ ا و[ ] ليس في أي [ ح فتكون النتيجة :

ليس [ س ] في بعض [ ا ] . . »

وقد علق الأستاذ « سانت هلير » على هاتين الفقرتين بقوله :

« إن هذا هو مثل « الشكل الرابع » الذي عزى إلى « جاليان ، « جالنيوي » والذي يجب أن ينسب إلى « أرسطو »

على أن أقل تأملة عاجلة في هذه المشكلة تصل بصاحبها إلى تتيجة ٍ تكالر تكون بديهية ، وهيأن هذه الأشكال الأربعة نتجت من القسمة العقلية اله لا محيص عنها ، وهي أن الحد الأوسط :

بدهية الإدراك لا يمكن أن تخفى على عقل ناضج كعقل «أرسطو» والتى ترجع إلى موضع الحد الاوسط من الحدين الآخرين. لا يراها الأستاذ « يوسف كرم » هى الأساس لتصنيف الأشكال عند «أرسطو» بل الأساس عنده هو النظر إلى الحد الأوسط لامن حيث موضعه من الحدين الآخرين ، ولكن من حيث كميته العددية \_ أعنى الماصدق — ومقارنتها بالحدين الآخرين .

ويرى الاستاذ « يوسف كرم » أيضاً أن « جالينوس » هوالذى راعى موضع الحد الاوسط من كل من الحدين الآخرين ، فخرج له « أشكال» أربعة ، قال الاستاذ كرم في كتابه « تاريخ الفلسفة اليونانية »(١)

[ ويعتمد أرسطو هنا ـ يعنى في مجث القياس ـ على الماصدق ؛ لأن هذه الوجهة أسهل وأكثر إيضاحاً لماهية القياس ·

ولكنه حين ينظر إلى الحكم يعتبر المفهوم؛ لأن الحكم عنده وصف شيء بشيء، قبل أن يكون إدراج شيء تحتشيء.

واعتبار الماصدق في المقدمتين ، يؤدى إلى أن أشكال القياس ثلاثة فقط ، ذلك أن الأوسط .

إما أن يكون أكبر من طرف ، وأصغر من طرف وإما أن يكون أكبر من طرف وإما أن يكون أكبر منهما . وإما أن يكون أكبر منهما . وإما أن يكون أصغر منهما .

(١) ص ١٥٨ الطبعة الأولى

أما « الشكل الرابع » فلا يلزم إلا من نظر آخر ، هو اعتبار موضع الأوسط على مافعل « جالينوس » من بعد ، فخرج له تصنيف جديد ، هو المذكور في الكتب الحديثة المتداولة . على أن أرسطو يذكر موضع الأوسط في كل شكل ؛ إلا أن هذه الوجهة ثانوية عنده : ثم هو يعترف ضمناً بأضرب « الشكل الرابع » الخمسة المنتجة ، فجعلها تلميذه « ثاو فراسطس » أضربا تابعة [للشكل الأول] .

هذا وإن لى على عبارة الأستاذ «كرم » ملحوظتين اثنتين :

الأولى: أن اعتبار أساس قسمة الأشكال هو الكمية العددية للحد الأوسط مقيسة إلى الكمية العددية للجدين الآخرين يجعل الأشكال أربعة ، لا ثلاثة:

وإليك البيان · إن قول « يوسف كرم »

[ إما أن يكون الحد الأوسط، أكبر من طرف، وأصغر من طرف ]

يشمل:

ا ـــ « الشكل الأول » مثل قولنا :

كل إنسان حيوان . وكل حيوان جسم . : كل إنسان جسم . فإن « الإنسان » الذى فإن « الحيوان » الذى هو الحد الأصغر وأصغر من « الجسم » الذى هو الحد الأكبر .

ب - « الشكل الرابع » مثل قولنا :

كل إنسان حيوان وكل كاتب بالفعل إنسان ... بعض الحيوان كاتب بالفعل في « الإنسان » الذي هو الحد الأوسط أصغر من « الحيوان » الذي هو أحد الحدين الآخرين » وأكبر من كاتب بالفعل الذي هو الحد الآخر من الحدين الآخرين .

وإذن فلم يصلح اعتبار « الماصدق » أساسًا لجعل الأشكال ثلاثة .

وعندى أنه يكون البحث أجدى لو فتش الباحثون عن النصوص الأصلية لواضع المنطق ، فإن وجدت نصوصاً صريحة تفيدُ أن « أرسطو » يراها ثلاثة ، يكون ذلك رأى « أرسطو » وعند ذلك فليبذل الباحثون قصارى جهدهم لتبرير ذلك عنده، وبيان أنه راعى الماصدق ، أو راعى غيره

الثانية: أن قول الأستاذ «كرم »:

[ثم هو \_ يعنى « أرسطو » \_ يعترف ضمناً بأضرب « الشكل الرابع » الخمسة المنتجة ، فجعلها تلميذه « ثاو فراسطس» أضربا تابعة لـ [ الشكل الأول ] .

قول غامض؛ لأنه لم يبين لنا ، كيف اعترف بها « أرسطو » ؟! وهل تكون الأضرب صحيحة معترفًا بها ، دون أن تكون لشكل من الأشكال ؟! إن ذلك غير مفهوم

وإذا كان « ثاو فراسطس» هو الذي اعتبرها تابعة ١ « الشكل الأول؛

فمعنى ذلك أن « أرسطو » لم يجعلها تابعة لشكل من الأشكال ، فكيف يكون ذلك ؟ كيف يعترف بها أضرباً صحيحة منتجة ؛ دون أن يكون لها هيأة أحد الأشكال ؟!

كذلك أرى أن عبارة الأستاذ «عبده خير الدين « التي مرت بنا والتي الله الله الله الله الله عن « أرسطو » تفيد أن « ابن رشد » أول من نفى نسبة « الشكل الرابع » عن « أرسطو » ولعله تابع فيها « سانت هلير » حيث ينقل عنه أستاذى « الدكتور محمد غلاب » أنه يرى أن المصدر الأول لهذا الرأى هو « ابن رشد »

ربما كان فيها شيء من التساهل، لا من جهة التشنيع على « ابن رشد » بأنه كان المصدر الأول لهذه السقطة، أو هذه الأغلوطة ، على حد تعبير أستاذى «الدكتور غلاب» . ولكن من وجهة نظر تاريخية محضة ذلك أنه ناط القول بأن « جالينوس » هو أول واضع « الشكل الرابع » بابن رشد ، متابعاً فى ذلك « سانت هلير »

ولكن « أبا البركات البغدادى » المتوفى قبل ابن رشد بمانية وأربعين عاماً ينفى نسبة « الشكل الرابع » عن أرسطو ويردها إلى غيره ، ولكنه لا يحدد هذا الغبر .

يقول « أبو البركات البغدادي» في كتابه « المعتبر »(١)

[...فهذا الحد الأوسط، إذا كان محمولا على موضوع المطلوب،

<sup>(</sup>١) الجزء الأول ص ١٢٤

وموضوعاً لموضوع المطلوب ،كقولنا :

كل(١)(ب)

وكل (ب) (ج)

كان قياساً كاملا ، تبين منه بذاته أن :

كل(١) (ج)

ويسمى شكل القرينة ب « الشكل الأول » .

وتسمى القضية التي موضوعها موضوع المطلوب، مقدمة صغرى .

والتي محمولها محمول المطلوب، مقدمة كبرى لجواز عموم محمول المطلوب لموضوعه، على ما قيل.

وإن كان الحد الأوسط محمولا في كلتا القضيتين ، على موضوع المطلوب ومحموله ، يسمى بر« الشكل الثاني » .

كقولنا في بيان أنه :

لا شيء من الإنسان بحجر .

كل إنسان حيوان . ولا شيء من الحجر بحيوان .

و « الحيوان » محمول على موضوع المطلوب الذي هو «الإنسان» بالايجاب، في القضية الصغرى ، وعلى محمول المطلوب الذي هو « الحجر » بالسلب في القضية الكبرى

ويتبين منه أنه :

لا شيء من الإنسان بحجر.

لكن لا بذاته ، بل بيبان كما يأتى ذكره ، فليس بقياس كامل . وإن كان الحد الأوسط موضوعاً فى كلتا المقدمتين ، لموضوع المطلوب ولمحموله ، سمى بـ « الشكل الثالث »

كقولنا فى ييان أن :

بعض الحيوان ناطق .

كل إنسان حيوان .

وكل إنسان ناطق .

فتبين منه أن بعض الحيوان ناطق، لكن لا بذاته ، بل ببيان يأتى ذكره ، فليس بقياس كامل .

و « الانسان » فيه موضوع لموضوع المطلوب ، الذي هو « الحيوان » في المقدمة الكبري . المقدمة الكبري .

فتميز المقدمتين بالصغرى والكبرى، إنما يتم في هذه الأشكال الثلاثة، باعتبار المطلوب، وموضوعه، ومحموله، حتى تكون القضية التي فيها موضوع المطلوب هي القضية الصغرى، والتي فيها محموله هي الكبرى(١)، سواء كان

وعلى هذا الاصطلاح يجوز أن تأتى « الكبرى » أولا ، و « الصغرى » ثانياً ، فليس بلازم على هذا الاصطلاح أن يكون « موضوع المطلوب » دائماً مذكورًا في القضية الأولى ، ومحموله مذكوراً في القضية الثانية .

وغير « صاحب البصائر » يقول : إن « الصغرى» ما فها « الحد الأصغر » و « الكبرى » ما فيها « الحد الأكبر » .

فانظر إذا كان محمول المطلوب مساوياً لموضوعه ، كيف تتعين «الكبرى» من الصغرى » من الصغرى » على هذا الاصطلاح ؟

<sup>(</sup>۱) هكذا يرى «صاحب البصائر» أن موضوع المطلوب ومحموله هما اللذين يعينان «القضية الصغرى» و «القضية الكبرى» في القياس. فالتي فيها موضوع المطلوب هي «الكبرى».

.. كل واحد منهما ، فى القضية التى هو فيها محمولا ، أو موضوعا

فتصير الأشكال بحسب ذلك ثلاثة:

والثانى: الذى الحد الأوسط فيه، محمول على موضوع المطلوب، ومحموله معا.

على محموله .

مثال ذلك: إذا كان المطلوب:

هل كل إنسان ضاحك ، أم لا ؟

قولنا :

كل ناطق إنسان.

وكل ضاحك ناطق.

فيكون الناطق الذي هو الحد الأوسط الداخل على الحدين، موضوعًا للاصغر الذي هو «الضاحك» على الأكبر الذي هو «الضاحك» على الشكل المذكور

فأما إذا لم يعتبر المطلوب وحداه ، فلاتوجب القسمة سوى الأشكال الثلاثة المذكورة ، حيث يكون الحد الأوسط

محمولاً على حدين .

أوموضوعاً لحدين .

أومحمولاً على حد (١) ، وموضوعا لآخر (١) . إذا لم يعين الحدان بموضوع المطلوب أومحموله .

ولذلك ألف « أرسطوطاليس» أشكالا ثلاثة ، ولم يذكر الرابع ] هكذا يصرح « البغدادى » أن « أرسطو » لم يذكر « الشكل الرابع » . ثم يقول « البغدادى » بعد ذلك (۱) :

(١) ينبغى أن يلاحظ أن عبارة (أو محمولا على حد ، وموضوعاً لآخر) فيها من العموم ، ما يشمل .

« الشكل الأول » الذي يكون فيه الحد الأوسط محمولا في الصغرى وموضوعاً في .

والشكل الرابع: الذي يكون فيه الحد الأول موضوعاً في الصغرى ، ومحمولا .

فإن كلا الشكلين يقال: إن الحد الأول (محمول على حد، وموضوع لآخر). فهل يقصد صاحب البصائر، بعبارته المذكورة بعد النص السابق، القائلة (إذا يعين الحدان بموضوع المطلوب أو محموله، تخصيص هذا العموم ؟ ولكن ما معناها ؟ للولى أن فيها تحريفاً فانظرها.

(١) نفس المصدر ص ١٢٦

وإما أن يكون الحدالأوسط محمولاً على حد، وموضوعاً لآخر ﴿ ثم يقيدهذا القسم بقوله [ إذا لم يعين بموضوع المطلوب أو محموله ] وإنى أستدرك عليه بمثل ما استدركته على الأستاذ «كرم» فإنه رغم وقوف صاحب المعتبر عند ثلاثة أقسام فإن أحدالقسمين يشمل قسمين اثنين. وإنى أكرر هنا ما قلته سابقاً من أن الواجب هو تعرف ما قاله أرسطو، لنبين منه هل عبارته تقف عند ذكر ثلاثة أقسام ولا تحتمل غيرها، أم تحتمل أ كثر منها ، و بعد التأكد من عبارته ودلالتها ، تأتى مرحلة التبرير والتعليل ·

ويظهر من مجموعة هذه النصوص :

أولا: أن « أرسطو لم » يمر « الشكل الرابع » كبير اهتمام.

ثانياً: لم يكن محدداً في حديثه عن « الشكل الأول » ·

أما عدم إعارته « الشكل الرابع » كبير اهتمام ، فلأن أحداً لم يدع ذلك ، حتى أولئك الذين لم يرضوا عن نسبة هذا الشكل إلى « جالينوس» ، قد رووا عن « أرسطو » عبارات ، قال عنها « سانت هلير » إنها مثل « الشكل الرابع » الذي عزى إلى « جالينوس » ولم يقل عنها « سانت هلير » إنها هي نفس « الشكل الرابع » الذي عزى إلى « جالينوس » ·

وأما أنه لم يكن محدداً في حديثه عن « الشكل الأول » فلأمرين : أحدهما: أننا إذا غفلنا التقسيم القائم على اعتبار موضع الحد الأوسط من

[ والكلام في هذا « الشكل الرابع » استدركه على « أرسطوطاليس » بعض التأخرين آ

فر الشكل الرابع » في نظر « صاحب المعتبر » لم يذكره أرسطو » لأنه اقتصر على الأشكال الثلاثة فقط ، وبعض المتأخرين – من غير تخصيص ب « ابن رشد » أو « غيره » – هو الذي استدرك « الشكل الرابع » على « أرسطو » وكمل به النقص الذي فات « أرسطو » ·

و « البغدادى توفى قبل « ابن رشد » ب « ثمانية وأربعين عاماً ، فليس « ابن رشد » إذن هو أول من باعد بين « أرسطو » و بين « الشكل الرابع » كما يقول «سانت هلير » ويتابعه عليه الأسانذة : الدكتور « أبوالعلا عفيق » والدكتور « عبده خير الدين » والدكتور « محمد غلاب » ·

ومما ينبغى أن يلاحظ أن « صاحب المعتبر » يعرض علينا فى تقسيم الأشكال إلى ثلاثة ، وجهة نظر غير التي يعرضها الأستاذ « يوسف كرم" فبينما الأستاذ « يوسف كرم » يتخذمقارنة الحد الأوسط بالحدين الآخرين ا كبراً وصغراً \_ أى من ناحية الماصدق \_ ؛ أساساً لتقسيم الأشكال إلى ثلاثة ، إذ بـ« صاحب المعتبر » يتخذ اقتران الحد الأوسط بالحدين الآخريز حملا ووصفًا ، أساسًا لتقسيم الأشكال إلى ثلاثة أيضًا ، فإنه يقول :

[ إما أن يكون الحد الأوسط محمولا عليهما—يعنى الحد الأصغر ، والله

وإما أن يكون الأوسط موضوعاً لهما .

النص الذي وعدت باقتباسه من كتاب

الدكتور زكى نجيب محمود(١)

[ وللقياس أشكال مختلفة تختلف باختلاف وضع الأوسط في المقدمتين : (١) فقد يكون الحد الأوسط موضوعاً في المقدمة الكبرى ، ومحمولا في المقدمة الصغرى . وهذا ما يسميه « أرسطو » بـ « الشكل الأول » أو الشكل الكامل .

وصورة هذا الشكل برموزنا هي :

ص — و

<u>...</u> ص – ك

فإذا أردنا أن نضيف إلى هذه الصورة الرمزية التي تحدد وضع الحد لأوسط في المقدمتين من حيث الكلاوسط في المقدمتين بغض النظر عن نوع هاتين المقدمتين من المقدمتين الكيف، وضعنا الرمز الدال على ذلك بين قوسين في وسطكل من المقدمتين كذا:

الحدين الآخرين ، والذي كان يجب أن ينتج « شكلا رابعاً » تصريحاً ، نحد أمامنا :

ا — رواية الأستاذ « يوسف كرم » وقد بينا فيما سبق أن تصويره الا الشكل الأول » كان عامضاً بحيث أمكن أن يدخل فى حده « الشكل الرابع » ·

رواية « صاحب المعتبر » وقد ناقشناها بمثل ما ناقشنا به عبارة الأستاذ « يوسف كرم » ·

ويستفاد من مناقشة هاتين الروايتين أن حديث أرسطو عن « الشكل الأول » لم يكن محدداً .

وثانيهما : أن الأستاذ « يوسف كرم » يروى أن « أرسطو » يعترف صمناً بأضرب « الشكل الرابع » الخمسة المنتجة ، فجعلها تلميذه « ثاوفر اسطس » تابعة لـ « الشكل الأول » .

فهذه التبعية لا يمكن أن تتم إلا إذا كان تصوير «أرسطو » ا « الشكل الأول » فيه من العموم ، ما يتسع لإلحاق أضرب « الشكل الرابع » به . إذ أنه لو كان « الشكل الأول » محدداً على النحو الذي يحدده به المتأخرون ، لما أمكن بحال من الأحوال ، أن تلحق به أضرب هي لشكل آخر يباينه عام المباينة .

<sup>(</sup>١) ﴿ المنطق الوضعي ﴾ ص ٧٤٧

(٢) وقد يكون الحد الأوسط محمولا فى كلتا المقدمتين ، فتكون الصورة الرمزية لأوضاع الحدود هى :

ك - و

ص — و

.٠. ص - ك

مثال ذلك : لا حشرة لها ثمانية أرجل .

والعناكب لها ثمانية أرجل

٠٠ ليست العناكب حشرات٠

وقد أطلق أرسطوعلى مثل هذا القياس الذي يكون حده الأوسط محمولا في المقدمتين « اسم الشكل الثاني »

(٣) وقد يكون الحد الأوسط موضوعاً في المقدمتين معاً ، فتكون صورة

القياس كما يلي :

و \_ ك

و \_ ص

٠٠ ص - ك

مثال ذلك : كان عرب الجاهلية يتدون البنات

وكان عرب الجاهلية يعبدون الأوثان.

· كان بعض عبدة الأوثان يتدون البنات ·

و (م)ك

ص (م)و

... ص (م)ك

لنعبر بها عن مقدمتين موجبتين كليتين ، و نتيجة موجبة كلية .

أو هكذا:

و (ل) ك

ص (م)و

... ص (ل)ك

لنعبر بها عن مقدمتين : كبراهما سالبة كلية ، وصغراهما موجبة ، والنتيجة سالبة كلية .

والمثل الآتي يوضح الصورة الرمزية الأولى:

كل المصريين يتكلمون اللغة العربية.

وكل أهل النوبة مصريون.

. كُلُّ أَهُلُّ النوبة يَتَكَلُّمُونَ اللَّهُ العربية ·

والمثل الآتي يوضح الصورة الرمزية الثانية:

لا وحدة في قصائد الشعر الحاهلي ·

وكل هذه القصائد فيها وحدة ·

· . لا قصيدة من هذه القصائد هي من الشعر الجاهلي ·

وقد أطلق « أرسطو » على مثل هذا القياس الذي يكون حده الأوسط موضوعاً في المقدمتين اسم « الشكل الثالث » ·

(٤) لم يذكر «أرسطو» إلا هذه الأشكال الثلاثة للقياس.

لكنه أشار (١) إلى أن مقدمات القياس من الشكل الأول يمكن أحياناً أن تنتج قضية جزئية يكون محمولها هو الحد الأصغر، وموضوعها هو الحد الأكبر، مع استحالة أن يكون الأكبر محمولا للأصغر

مثال ذلك:

بعض الناخبين شيوعيون

لا نساء بين الناخبين.

فن هاتين المقدمتين يستحيل أن تحدد العلاقة بين النساء والشيوعية، بحيث

[ ا ] في بعض [ ب ] .

[ ب] ليس في أي [ ج]

فتكون النتيجة :

ليس [ ج] في بعض [ ب] . . . »

وقد علق الأستاذ «سانت هلير » على هاتين الفقرتين بقوله :

«إن هذا هو مثل الشكل الرابع الذي عزى إلى (جاليان) (جالينوس) والذي يجب أن ينسب إلى (أرسطو)

قارن بين النصين.

يجوز أن تنسب بعضهن للشيوعية، أو تنفى الشيوعية عنهن جميعاً، أعنى أنك لا تستطيع من هذا القياس أن تستنتج نتيجة يكون موضوعها « النساء » ومحمولها «الشيوعية ».

لكنك مع ذلك قد تستطيع أن تستنتج منهما أن بعض الشيوعيين ليسوا نساء.

ويقول «إبن رشد» عن الطبيب المشهور « جالينوس »: إنه هو الذي جعل للصور الاستدلالية التي من هذا القبيل شكلا داعًا بذاته أسماه « الشكل الرابع<sup>(۱)</sup>» ( وأحيانًا يسمى باسمه فيقال: قياس « جالينوس » Galenian ) يكون الحد الأوسط فيه محمولا للمقدمة الكبرى ، وموضوعًا للمقدمة الصغرى ، وبذلك تكون الصورة الرمزية له هى:

ك \_ و

و — ص

ص — ك

وقد لقي هذا « الشكل الرابع » من المناطقة كثيرا من الهجوم والدفاع ، فهو لا يكاد يظهر في كتب المنطق إطلاقاً قبل بداية القرن الثامن عشر ، ولا يزال يتنكر له كثيرون من علماء المنطق المحدثين ، فيقول oven

<sup>(</sup>١) لعل هذه الإشارة هي ما نبه إليها الأستاذ «الدكتور غلاب » في النص الذي اقتبسناه عنه سابقاً، ص٨٦ ، حين قال : «إليك هذا النص : «ولكن إذا كان أحدهما التي الحدين \_ موجباً ، والثاني مسلوباً ، وكان المسلوب هو الأكبر ، فإنه يوجد دائماً قياس ، يكون الحد الأصغر في نتيجته محمولا على الحد الأكبر ومثال ذلك :

<sup>(</sup>۱) هكذا يجارى الدكتور «زكى نجيب محمود» غيره ممن قالوا: إن «ابن وشد» هو أول من نسب إلى «جالينوس» أنه هو الذى وضع «الشكل الرابع» وقد نبهنا أسابقاً ص«۹۱» وما بعدها إلىأن من قالذلك لم يطلع علىنص «أى البركات البغدادى» في كتابه «المعتبر» الذى سبق «ابن رشد» إلى إبعاد نسبة «الشكل الرابع» عن «أرسطو».

بعض العلماء ساسة .

يمكن أن نعكس الحدين فنقول:

بعض الساسة علماء .

دون أن يكون هنالك شيء من شذوذ ؛ لأن التقاء العلم والسياسة في شخص أو أشخاص ، التقاء عرضى؛ فلا بأس في أن أحمل السياسة على العلم ، أو العلم على السياسة ، فالمعنيان سواء .

أما حين يكون الموضوع فرداً ، والمحمول صفة تميزه ، فمن العسر أن أعكس الوضع ، بحيث أجعل الفرد محمولا على الصفة ، فقولى :

قيصر قائد عظيم ·

قول يتفق مع الأوضاع الطبيعية ؛ لأنى أحمل فيه الصفة على موصوفها ، أما إذا عكست فقلت :

أحد القواد العظماء قيصر .

فقلب لما ينبغى أن يكون.

فإذا استثنينا الحالات التي يكون التقاء الموضوع والمحمول فيها عرضاً، وجدنا أن المحمول عادة يكون أوسع مجالاً من محموله ؛ لأنه شيء ينتمي إليه ذلك الموضوع هو وغيره من الموضوعات .

وليس العكس صحيحاً ، أى ليس المحمول جزأ من مجال الموضوع . ومن الطبيعى أن نحمل الجنس على النوع ، والصفة على الموصوف ، لا العكس . « إن ما يسمى ؛ « الشكل الرابع » إن هو إلا « الشكل الأول » عُكس حَدًّا نتيجته ، أى أننا لا نستدل (١) النتيجة حقيقة من « الشكل الرابع » بل نستدل من « الشكل الأول » ثم إذا دعت الحال عمدنا إلى عكس نتيجة هذا « الشكل الأول »

ويُفيض « جوزف » في هجومه على « الشكل الرابع » فيقول:
« إن نظرية » القياس « قد أصابها كثير من الفساد بإضافة « الشكل
الرابع » ؛ لأنه بجعل هذا الشكل صورة قائمة بذاتها، أصبح المفهوم أن التمييز
بين « الحد الأكبر » و « الحد الأصغر » لا يكون إلا على أساس وضعهما من
النتيجة ، وليس في طبيعتهما ما يجعل الأكبر أكبر والأصغر أصغر

ويمضى «جوزيف» في بجثه ليدل على أن الحدين الأكبر والأصغر لم يطلق عليهما اسهاهما لمجردكون الأول محمول النتيجة، والثاني موضوعها؛ بل لأن الأكبر أكبر فعلا، والأصغر أصغر فعلا، في معظم الحالات،وخصوصاً في الحالات التي يكون فيها الاستدلال علميا، تعبر قضاياه عن معرفة بالمعنى الصحيح.

فليس في مستطاعنا دائما أن نعكس «حدَّى النتيجة» بحيث نجعل موضوعها محمولاً، ومحمولها موضوعاً، دون أن نجاوز بذلك حدود الأوضاع الصحيحة للأمور.

نعم إننا في قضية مثل:

(١) لعل هنا كلمة [على] ساقطة ، أي لا نستدل على النتيجة .

بعض ما هو قصير الأجل ذباب.

وأما إذا أردنا أن نعتبره قياساً من « الشكل الأول » كانت النتيجة هي : الذباب قصير الأجل .

ومن ذلك نرى كيف تكون النتيجة طبيعية في « الشكل الأول » قسرية فيا يسمى بـ « الشكل الرابع »

ومن ثم ينتهى « جوزيف » من بحثه هـ ذا إلى وجوب حذف « الشكل الرابع » غير أنه يضيف إلى ذلك قوله :

« لكن الشكل الرابع » قد جرى العرف على تدريسه قروناً عدة بين « أشكال القياس وضروب » حتى أصبح لزاماً علينا أننا لاننكره إنكاراً تاماً ، حرصاً على تاريخ المنطق ، على الرغم من أننا قد وضعنا إصبعنا على الغلطة التي كانت سبباً في ولادته » .

وكذلك يرفض « تُومْسُنْ » الاعتراف به « الشكل الرابع » على أساس أن ترتيب الفكر فيله يكون مقلوبًا ؛ لأن موضوع نتيجته كان محمولًا في المقدمات .

« والعقل يأبى هذا الوضع ، و يمكننا البرهنة على أن النتيجة ليست إلا عكساً لتيجة الحقيقية ، بأن نضع لأنفسنا مقدمات شبيهة عا نحن بصددها ، وسنرى أمًا أن النتيجة التي يمكننا الوصول إليها قد رئبت على نحو يجمل القياس قياساً ن « الشكل الأول ، وذلك بأن نضع المقدمة الثانية أولا » .

وبخاصة فى القضايا العلمية التى تكون كلية فلا بد – إِن لم يتساو المحمول والموضوع فى مجال الماصدق – أن يكون المحمول أوسع مجالا ؛ لأننا لا نستطيع أن نعمم الحكم فى قضية كلية ؛ إذا كان المحمول لا ينطبق إلا على بعض أفراد الموضوع فقط ، دون بعض .

فيمين أطلق « أرسطو » على محمول النتيجة فى القياس اسم الحد الأكبر، فيمين أطلق « أرسطو » على محمول النتيجة فى القياس اسم الحدالا كبر، وحين فقد اختار الاسم المطابق لواقع الحال، حين يكون الموضوع أقل شمولا من المحمول، وعلى ذلك يكون المحمول شاملا يكون الموضوع أقل شمولا من المحمول، وعلى ذلك يكون المحمول شاملا للموضوع المذكور فى النتيجة، ولغيره مما عساه أن يقع معه فى نوع واحد تحت الجنس الذى نعبر عنه بالحد الأكبر الذى هو المحمول

ونخلص من هذا إلى أن « جالينوس » قد أخطأ حين جعل « الشكل الرابع » شكلا قائما بذاته من أشكال القياس ، يكون الحدالأوسع شمولا من حدى النتيجة هو موضوعها ، والحد الأضيق شمولا منهما، هو محمولها ، وهو وضع - كما قلنا - لا يتفق مع طبائع الأمور .

فني قياس هكذا :

ما يتناسل بسرعة قصير الأجل.

والذباب يتناسل بسرعة .

لو أردنا أن نجعله «شكلا رابعا» قائما بذاته ، جعلنا محمول القضية الكبرى موضوعا في النتيجة ، وموضوع الصغرى محمولا في النتيجة ، فتكون النتيجة هي :

وأما «كنز » فله في « الشكل الرابع » رأى غير هذا ؛ إذ يقرر أن « الشكل الأول » لا يكني عوضاً عن « الشكل الرابع » في حالتين :

أُولهما: حين تكون القدمة الكبرى سالبة كلية · والصفرى موجبة كلية ·

والنتيجة سالبة جزئية

والثانية : حين تكون المقدمة الكبرى سالبة كلية . والكبرى موجبة جزئية .

والنتيجة سالبة جزئية .

الصيغة الرمزية للحالة الأولى ، هي :

رل) و

و (م) ص

ن ص (س) نا

والصيغة الثانية للحالة الرمزية هي:

و (ل) و

و (ب) ص

ن ص (س) ك

وفي كلتا الحالتين لا يصلح الاستدلال من « الشكل الأول » : « لأن (ك) ستكون مستفرقة في النتيجة السالبة ، وليست مستغرنة ا

كمحمول للمقدمة الكبرى الموجبة الكلية في الحالة الأولى ، والموجبة الجزئية في الحالة الثانية »

نعم إن القياس من « الشكل الرابع » قلما يرد فعلًا في تدليلاتنا ، لكن ذلك لا يبرر لنا حذفه ؛ إذ الواقع أنه يستحيل علينا أن نعالج القياس معالجة علمية شاملة ، دون أن نعترف بضروب « الشكل الرابع » على نحو ما . . .

فهو قياس ينتهي إلى نتائج يستحيل استنتاجها مباشرة من نفس المقدمات في أى شكل آخر. وهو \_ وإن يكن نادر الاستعمال فعلًا \_ لكن الاستدلال منه قد يجيء أحيانا بصورة طبيعية مثال ذلك ·

لم يكن من رسل المسيحية يو ناني ٠

وبعض اليونان جدير بطل تكريم ·

إذن فبعض من هو جدير بالتكريم ليس من رسل المسيحية » · · · ]

هـ ذا هو النص الذي رأيت أن أقتبسه عن كتاب « المنطق الوضعي » لأنبه إلى ما فيه من أمور لها أهميتها ·

فن ذلك : ما ذهب إليه « كنز » من [ أن « الشكل الأول » لا يكنى عوضاً عن « الشكل الرابع » في حالتين ] ذكرهما · فإن صح ما ذهب إليه «كنز »كان ذلك توجيها موفقاً إلى أمر في « الشكل الرابع » يتصل بجوهره ، جدير بالنظروالاعتبار ، إلى جانب ماله من أهمية تاريخية استرعت انتباه الباحثين، واستولت على كثير من اهتمامهم [... وإليك هذا النص: « ولكن إذا كان أحدهما – أى الحدين – موجبا ، والثانى سالباً ، وكان المسلوب هو الأكبر ؟ فإنه يوجد دامًا قياس بكون « الحد الأصغر » في نتيجته محمولا على « الحد الأكبر » .

ومثال ذلك :

(١) في بعض (ب

و (ب) ليس فى أى (ج)

فتكون النتيجة :

ليس (ج) في بعض (١)...]

و بالرغم من التشابه في رواية ما ينقلانه عن « أرسطو » يختلفان في موقفهما من نسبة « الشكل الرابع » إلى « أرسطو » .

فبينا يمهد الدكتور « غلاب » إلى روايته هذه بقوله :

[ وإنما الصحيح أن « أرسطو » وضع « الشكل الرابع » وقال به ، وعرف عوبه كما عرف محاسنه . ولكنه كان في رأيه أنقص الأشكال ، فأهمله في التطبيق بعد أن نص على وجوده ومثل له في كتاب « التحليلات الأولى » تشيلا لا يدع مجالا للشك في معرفته إياه . . . وإليك هذا النص . . . الخ ]

وينتهى منها بقوله :

[ . . . وقد علق الأستاذ « سانت هلير » على هاتين الفقر تين — يعنى القتبسه من كتاب « التحليلات الأولى » — بقوله :

ثم يضيف قائلا:

[ لكنه - يعنى «أرسطو» - أشار إلى أن مقدمات القياس من «الشكل الأول » يمكن أحياناً أن تنتج قضية جزئية يكون محمولها هو الحد الأصغر، وموضوعها هو الحد الأكبر، مع استحالة أن يكون الأكبر محمولا للأصغر. مثال ذلك:

بعض الناخبين شيوعيون

لا نساء بين الناخبين.

في هاتين المقدمتين يستحيل أن تحدد العلاقة بين «النساء» و «الشيوعية» بحيث يجوز أن تنسب « بعضهن » ا « الشيوعية » أو تنفي « الشيوعية » عن « هن » جميعاً . أعنى أنك لا تستطيع من هذا القياس أن تستنج نتيجة يكون موضوعها « النساء »

ومحمولها « الشيوعية.»

لكنك مع ذلك قد تستطيع أن تستنتج منهما أن بعض « الشيوعيين » ليسوا « نساء » ]

وما جاء في قالة الدكتور « زكى نجيب » الأخيرة ، كبير الشبه بقالة الدكتور « غلاب » — عازيا ما يقوله إلى « أرسطو » :

) على •

« إن هذا هو مثل « الشكل الرابع » الذي عزى إلى « جاليان » « جالينوس» والذي يجب أن ينسب إلى « أرسطو » . . . ] إذا بالدكتور « زكى نجيب » يمهد لروايته بقوله:

[ لم يذكر « أرسطو » إلا هذه الأشكال الثلاثة للقياس ]

وينتهى منها بقوله :

[ ويقول « ابن رشد » عن الطبيب المشهور « جالينوس » إنه هو الذي جعل للصور الاستدلالية التي من هذا القبيل شكلا داعًا بذاته أسماه « الشكل الرابع » [()

فهل يتحمل المروى عن « أرسطو » الخلاف إلى هذا الحد ؟

ومن ذلك: أن الدكتور « زكى نجيب » يقرر \_ فى حديث عن الأشكال

(١) فقد يكون الحد الأوسط موضوعا في المقدمة الكبرى ، ومحمولا

في المقدمة الصغرى وهذا ما يسميه « أرسطو » بـ « الشكل الأول » .

(٢) وقد يكون الحد الأوسط محمولا في كلتا المقدمتين . . . وقد أطلن « أرسطو » على مثل هذا القياس ، اسم « الشكل الثاني » ·

(١) تابع بقية النص فيما ذكرناه سابقاً .

(٣) وقد يكون الحد الأوسط موضوعا فى المقدمتين معاً ... وقد أطلق على مثل هذا القياس اسم « الشكل الثالث » ]

ولا شك أن القارىء لهذا الكلام يفهم منه أن مناط تقسيم الأشكال عند «أرسطو » هو وضع الحد الأوسط من الحدين الآخرين . وهذا ما يصرح الأستاذ « يوسف كرم » بخلافه حيث يقول (١٠) :

[ ويعتمد « أرسطو » هنا على الماصدق . . . واعتبار الماصدق فى المقدمتين يؤدى إلى أن أشكال القياس ثلاثة فقط ؛ ذلك أن الأوسط :

> إما أن يكون أكبر من طرف ، وأصغر من آخر . وإما أن يكون أكبر منهما .

وإما أن يكون أصغر منهما .

أما الشكل الرابع فلا يلزم إلا من نظر آخر ، هو اعتبار موضع الأوسط على ما فعل « جالينوس » . . . ]

بهذا ينتهى ما أردت التعليق به على النص المقتبس من كتاب « المنطق الوضعى » .

\* \* \*

وبعد فبعيداً عن أنظار السادة الماديين الذين قد نبدوا لهم مخرفين إذا تحدثنا أمامهم عما يسمى « البصيرة » تلك الملكة التي اعتبرها « أفلاطون » ومن نحا نحوه من المتصوفة طريقاً صحيحاً للمعرفة . . . . . بعيداً عمن

<sup>(</sup>١) تاريخ الفلسفة اليونانية ص ١٥٨

يعتبرون البصيرة و « الروح » وما إليها من المعانى المجردة عن المادة ، ضرباً من « الميتا فيزيقا » التى لم تسم فى نظرهم حتى تصبح شيئاً يستحق أن يوصف حتى بالكذب، ولعل دوى قول الدكتور « زكى نجيب محمود » صاحب كتاب « المنطق الوضعى » .

[... وكالهرة التي أكلت بنيها - جعلت « الميتا فيزيقا » أول صيدى - جعلتها أول ما أنظر إليه بمنظار الوضعية المنطقية ؛ لأجدها كلاماً فارغاً لا يرتفع إلى أن يكون كذباً ...]

ما زال يرن في أذنك - أيها القارئ - كما يرن في أذنى ؛ فإذا كنت مثلى ممن يؤمنون بأن في الإنسان قوى وملكات ليست مادية ، مثل « البصيرة » فتعال نقل عنها كلمة بعيداً عن الماديين الذين يرون الإنسان جهازاً مادياً ، يشبه « وابور الجاز » أو « الراديو » ليس فيه إلا مثل ما فيهما من أعضاء وأجزاء مادية .

يا سبحانالله !!! « إن جهاز الراديو » قد اخترعه « ماركونى » وصمته شركة فيليبس، « فمن الذي اخترع » الإنسان ؟!! ومن الذي ركبه ؟!! وهو في دقة صنعه وتركيبه لا يقل عن « الراديو » وعن « وابور الجاز » فهل يكون له ما صانع ، ولا يكون له صانع ؟

يكون لهما صانع لأن صانعهما «ماركونى » « وشركة » فيلبس وهما يحسان ويلمسان؛ أما هو فلايكون له آلة صانع؛ لأن القول بأن له صانعاً «ميتافيزيقا»

و « الميتا فيزيقا » وقعت في « شباك » الماديين فصادوها ، فلم يجدوها شيئًا قط ، لا صدقًا ولا كذبًا

وعلى الناس جميعاً أن يكونوا «ماديين » ليكونوا متحضرين متمدينين ، وإلا سقطوا عن درجة الاعتبار ، وكانوا متأخرين رجميين .

تالله للحديث عن المادة والماديين يذكرنى بكلمة كتبها الأستاذ الدكتور «أبوالعلا عفيني »في مقدمة كتابه «المنطق التوجيهي » عن المادة والطفولة، فال فها:

[ فالدمية ( العروس) عند صغار البنات لهاكل معانى الكائن الحي ] فهكذا تربط الطفولة الفكرية بين المادة والحياة بسهولة، فالدمية التي تصنعها للبنت أمها من فضلة ثيابها ، لها عند هذه البنت ، نفسن الخصائص التي لكل البنات؛ فهي كما يقولالأستاذ الدكتور أبو العلاف نظر صاحبتها البنت [ تأكل وتنام وتتكلم وتتحرك وتفرح وتغضب بكيفية لانراها نحن الله ذلك لأن « نظرية السببية » التي تقضى بأن يكون لكل مسبب سبب، وبأن يكون السبب متناسبًا مع مسببه قوة وضعفًا، فلا ينتج مسبب قوى من سبب ضعيف، هي مظهر من مظاهر النضج الفكري الذي لم تبلغه الطفولة بعد، فالأم التي تحمل ابنتها لطبيب العيون إذا طرفت عينها ولا تستطيع هي أن تعالجها . . . والأم التي تستدعي عامل الكهرباء ليصلح سلك الكهرباء إذا انقطع ولا تقدر هي أن تصلحه ، تصلح في نظر ابنتها الصغيرة أَنْ تخلق من فضلة فستانها الجديد عروساً لهاعين ترى، وشرايين تحمل

الدم من القلب وإليه ؛ لأن التناسب بين السبب والمسبب أمر لا اعتبار له إلا عند الكبار ·

وعند هؤلاء الكبار لا يصح أن يقال: إن هذا المسبب لا سبب له ما دمنا لم نر هذا السبب، فلا بد أن يكون هناك سبب وما دام هذا المسبب عظيما ، فلا أن يكون السبب أعظم منه ، أما عدم روية هذا السبب فلا تصلح عند هؤلاء الكبار سبباً لنفيه ، فإن أحداً منا لم ير صانع تمثال « رمسيس » وإذا كان الأطفال يتصورون أنه هكذا كان من غير صانع ؛ فإن الكبار لا يتصورون ذلك ، ولا يحملهم عدم رؤية من صنعه على إنكار أن يكون له صانع.

والذهاب إلى الفرق بين الاعتراف بوجود ما يمكن أن يرى ويقع تحت الحواس كصانع تثال « رمسيس » وبين الاعتراف بوجود مالا يمكن أن يرى ولا يقع تحت الحواس ، كالآله إن جَرَّ إلى إنكار وجود سبب لسبب لا تصلح المادة أن تكون سبباً له ، كان هدماً لنظرية السبية الصحيحة تحت تأثير قصور في التصور منشؤه الإلف والعادة .

تعال صاحبى بعيداً . . . بعيداً جدا. . . عن هؤلاء . . . هؤلاء الذين الم يزايلوا مرحلة طفولتهم الفكرية بعد. . . نقول كلمة وجيزة عن « البصيرة " تلك القوة التي هي ميزة الإنسان المفكر ، لا الإنسان الحيوان

إن هذه البصيرة موجودة لاشك في وجودها عند المفكرين، ولا شك في

أنها طريق صحيحة توصل إلى علم صحيح .

ولكن هذه المرحلة من النضج الإنساني يكتنفها شيء من الغموض يتيح لغير أصحابها أن يدعى الحصول عليها ، وهذا يقدح في صلاحيتها للوقوف عندها كطريق صحيح وحيد أيضاً للمعرفة .

ومن ناحية أخرى، لا توجد البصيرة إلافى آخر مراحل الكمال الإنسانى، فماذا عساه يكون وسيلة الناس الذين لم يبلغوا هذه المرحلة بعد، لكسب العلوم والمعارف؟ والقول بأنهم يظلون جاهلين حتى يصلوا هذه المرحلة، قول يحمل في طيه التقزز من قوله.

ومن ناحية ثالثة ، إن من لم يصل إلى مرحلة البصيرة ، وأردنا أن نرشده الى طريق الحق فى أمر من الأمور ، هل نجد فيه قوة تستطيع أن نستغلها لنصل به عن طريقها إلى الحق ، أما سبيلنا الوحيدة معه ، أن نقول له : حصِّل ملكة البصيرة أولاً ؟ وإذا كان الأمر كذلك فلاحاجة بأحد لأحد .

إنه لا بد، إذن، من وجود أمر مشترك بين أفراد الإنسان \_ غير الأطفال طبعاً \_ يتفاهمون عن طريقه، ولا بد أن يكون هذا الأمر طريقاً صحيحاً، إن كان الإنسان مكوناً تكويناً صحيحاً .

ومن ناحية أخيرة ، فإن القر آن و إن كان وصل إلى خاتم الأنبياء والمرسلين عمد بن عبد الله صلوات الله وسلامه عليه عن طريق الكشف والبصيرة والإلهام ، فإنه قد جادل خصومه ، وحكم في خصومته لهم العقل، ولم يكلفهم بالعمل أولا على تحصيل « البصيرة » ليمكن جدالهم ومناظرتهم .

# نصير الدين الطوسي\* ۹۷۰ هـ — ۲۷۲ هـ

هو محمد بن محمد بن الحسن العلامة نصير الدين ، أبو عبد الله الطوسى العجمى الفيلسوف صاحب العلوم الرياضية والرصد ، وكأن رأساً في علوم الأوائل لا سيما في الأرصاد والمجسطى . قرأ على المعين سالم بن بدران المصرى المعتزلي الرافضي ، وعلى الشيخ كمال الدين بن يونس الموصلي وكان يعمل في الوزارة لهولاكو من غير أن يدخل يده في الأموال ، واحتوى على عقل هولاكو حتى صار لا يركب ولا يسافر إلا في وقت يأمره به .

وكان ذا حرمة وافرة ومنزلة عالية عند هولاكو .

قيل: إن سبب اتصاله بهولاكو أن هولاكوكان ينكر هذا العلم ويحط عليه وقبض على نصير الدين المذكور وأمر بقتله بعد أن قال له: أنت تطلع إلى السماء ؟ فقال له: لا . فقال: ينزل عليك ملك يخبرك ؟ فقال له: لا . فقال له هولاكو: فمن أين تعرف ؟ قال نصير الدين: بالحساب . فقال: تكذب ، أرنى من معرفتك ما أصدقك به . وكان هولاكو جاهلاً قليل

فالعقل إذن وسيلة تكفى للوصول إلى الحق ، وإن لم يكن الطريق الوحيدة للوصول إلى الحق ، وفقنا الله وهدانا جميعاً إلى الحق وإلى طريقه المستقيم . اللهم تقبل عملي هذا ، واجعله خالصاً لوجهك ، وشفيعاً لى عندك يوم لقائك واجعلني مع من قلت فيهم : [ فَأُولئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْهَمَ اللهُ عَلَيْمِمْ مِنَ النَّبِينَ والصَّدِّ يقِينَ وَالشَّهَدَاءِ والصَّالِحِينَ ، وحَسُنَ أُولئِكَ رفيقاً ] مِنَ النَّبِينَ والصَّدِّ يقينَ وَالشَّهَدَاءِ والصَّالِحِينَ ، وحَسُنَ أُولئِكَ رفيقاً ] وصل اللهم على سيدنا محمد النبي الأمي وعلى آله وصحبه وسلم .

مصر الجديدة

سليان دنيا

۲۰ من رجب سنة ۱۳۷۹

۱۹ من يناير سنة ۱۹۲۰

فهر الورقة العاشرة من الجزء السادس من كتاب « المنهل الصافى ، والمستوفى بعد الواف» تأليف العلامة « جمال الدين يوسف الأتابكي الظاهري » المخطوط بمكتبة الأزهر ، قسم التاريخ تحت رقم ٦١٧ خصوصى ، ٦٨٦٥١ عموى .

الفضائل ، جليل القدر ، ذا هبة .

قال الشيخ عماد الدين بن كثير : حكى أنه لما أراد العمل للرصد ، رأى هولا كو ما ينصرف عليه، فقال له : هذا العلم المتعلق بالنجوم، أيدفع ما قدر أن يكون ؟ فقال له الطوسى : أنا أضرب لمنفعته مثلا ، القان يأمِر من يطلع إلى أعلى هذا المكان ، ويدعه يرمى من أعلاه طست نحاس كبير من غير أن يعلم به أحد.

ففعل ذلك ، فلما وقع ، كانت له وقعة هائلة ، روعت كل من هناك ، وكاد بعضهم يصعق.

وأما هو وهو لا كو فإنهما ما تغير عليهما شيء؛ لعلمهما بأن ذلك يقع .

فقال له: هذا العلم النجومي له هذه الفائدة ، يعلم المحدث فيه ، ما يحدث فيه، فلا يحصل له من الروعة، ولا الاكتراث ما يحصل للذاهل الغافل عنه، فقال هولاكو : لا بأس بهذا وأمره بالشروع فيه . انتهى .

وقال غيره: ومن عقله وحلمه ، ما وقع له ، بأن حضرت إليه ورقة من شخص من جملة ما فيها يقول له: يا كلب يا ابن الكلب.

فكان جواب الطوسي له : وأما قوله : كلباً ، فليس بصحيح ؛ لأن الكلب من ذوات الأربع ، وهو نابح طويل الأظفار .

وأما أنا فمنتصب القامة ، بادى البشرة، عريض الأظفار، و ناطق صاحك. فهذه الفصول والخواص غير تلك الفصول والخواص. وأطال في نقض

المعرفة ، فقال له نصير الدين : في الليلة الفلانية ، في الوقت الفلاني ، يخسف القمر.

قال هو لا كو: احبسوه. إن صدق أطلقناه، وأحسنا إليه، وإن كذب قتلناه. فحبس إلى الليلة المذكورة ، فخسف القمر خسفًا بالغًا ، فاتفق أن هو لا كو تلك الليلة غلب عليه السكر فنام [ ولم تجبر أحد على انتباهه (١)].

فقيل لنصير الدين ذلك ، فقال ناصر الدين : إن لم ير القمر بعينيه وإلا فأغدو مقتول(١) لا محالة ، وفكر ساعة ، ثم قال للمغل : دقوا على الطاسات ، وإلا يذهب قمركم إلى يوم القيامة ، فشرع كل واحد يدق على طاسة ، فعظمت الغوغا ، فانتبه هولاكو بهذه الحيلة ورأى القمر قد خسف ، فصدقه وآمن به، وكان ذلك سبباً لاتصاله بهولاكو .

قلت: ومن ثم صار الدق على النحاس ، إذا خسف القمر ، ولم يكن له سبب غیر ما ذکرنا . اتهی .

وكان نصير المذكور ذا عقل وحدس صائب ، وهو الذي عمل الرصد العظيم بمدينة مراغة . واتخذ في ذلك قبة وخزانة عظيمة وملأها من الكتب التي نهبت من بغداد والشام والجزيرة حتى تجمع فيها زيادة على أربعمائة ألف مجلد . وقرر بالرصد المنجمين والفلاسفة والفضلاء .

وكان حسن الصورة، سمحاً، كريماً، جواداً، حسن العشرة، غزير

 <sup>(</sup>١) كذا في الأصل.
 (٢) كذا في الأصل.

ودايرة الميل .

ورأيت الدائرة الشمسية. يعرف بها سمت الكواكب. وأسطرلابا يكون سعة قطره ذراعاً. وأسطرلابات كثيرة.

قلت : وقد فعل ألوغ بك بن شأه رح<sup>(۱)</sup> بن تيمور . رصدًا بسمر قند . وحكم عليه قبل موته في حدود الخمسين وثمانمائة . انتهى .

ومن مصنفات الطوسى : كتاب المتوسطات بين الهندسة والهيأة . وهو جيد إلى الغاية . ومقدمة في الهيأة . وكتاب وضعه للنصيرية .

واختصر المحصل للامام فخر الدين . وزاد فيه . وشرح الإشارات . أورد (۲) فيه على الإمام فخر الدين في شرحه . وقال: هذا جرح ما هو شرح . قال فيه : إلى حررته في عشرين سنة . وناقض فخر الدين كثير (۳) . وله التجريد في النطق . وأوصاف الأشراف . وقواعد العقائد . والتلخيص في علم الكلام . والعروض الفارسية . وشرح التمرة (۱) لبطليموس . وكتاب المجنيطي . وجامع الحساب في التخت . والتراب . والكرة . والأسطوانة . والمغطيات الظاهرات . والمناظر . والليل والنهار . والكرة المتحركة . والطلوع والغروب . وتسطيح الكرة . والمطالع . وتربيع الدائرة . والمخروطات . والشكل المعروف بالقطاع . والجواهر . والإسطوانة . والفرائض على مذهب أهل البيت . وتعديل الميعاد

كل ما قاله له برطو بة (١٦ ، وتأن ، غير منزعج .

ولم يقل في الجواب كل<sup>(٢)</sup> قبيحة .

وكان كثير الخير . لا سيما للشيعة والعلويين وغيرهم . كان يبرهم ويقضى أشغالهم . ويحمى أوقافهم من أعوان هولاكو ؛ فإنه كان هو المشار إليه فى مملكة هولاكو . وهو المتكلم فى جميع الأمور . وكان مع ذلك فيه تواضع وحسن ملتقى . انتهى .

قال الشيخ شمس الدين : قال أحمد بن حسن الحكيم صاحبنا : سافرت إلى مراغة . وتفرجت في هذا الرصد . ومثواية (٢) صدر الدين . على بن الخواجا . نصير الدين الطوسى . وكان شابًا فاضلا في التنجيم . والشعر الفارسى . وصادقت شمس الدين عمد بن المؤيد العرضى . وشمس الدين السروانى . والشيخ كمال الدين الأيكى . وحسام الدين الشامى .

فرأيت فيه من آلات الرصد شيئاً كثيراً . ومنها ذات الحلق . وهي خمس دواير متخذة من نحاس .

الأولى : دائرة نصف الليل . وهي مركوزة على الأرض .

ودايرة منطقة البروج .

ودايرة العروض .

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصلِّ ، ولعلها (ورد) بدون الهمزة .

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل ، ولعلها «كثيراً»

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصلّ .

<sup>(</sup>١) لعل هذا التعبير قريباً مما يقال في أيامنا (ببرود).

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل ، ولعلها (كلمة).

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل.

## ابن سينا<sup>\*</sup> ۲۷۵ – ۲۷۵ هـ

هو أبو على الحسين بن عبد الله بن الحسن بن على بن سينا ، وهو وإن كان أشهر من أن يذكر ، وفضائله أظهر من أن تسطر ؛ فإنه قد ذكر من أحواله ، ووصف من سيرته ، ما يغنى غيره عن وصفه ؛ ولذلك فإننا تقتصر من ذلك على ما قد ذكره هو عن نفسه ، وعلى ما قد وصفه « أبو عبيد الجوزجانى » صاحب الشيخ أيضاً ، من أحواله .

وهذا جملة ما ذكره الشيخ الرئسين عن نفسه، نقله عنه « أبو عبيد الجوزجاني » .

قال الشيخ الرئيس: إن أبى كان رجلا من أهل « بلخ »، وانتقل منها إلى « بخارى » في أيام « نوح بن منصور » واشتغل بالتصرف وتولى العمل في أثناء أيامه بقرية يقال لها « خرمبثن » من ضياع «بخارى » وهى من أمهات القرى وبقربها قرية يقال لها « أفشنة » و تزوج أبى منها بوالدتى ، وقطن بها وسكن وولدت منها بها ثم ولدت أخى . ثم انتقلنا إلى « بخارى » وأحضرت معلم القرآن ، ومعلم الأدب ، وأكملت العشر من العمر ، وقد أتيت على القرآن ،

فى معد تنزيل الأفكار . وبقاء النفس بعد بوار البدن . والجبر . والمقابلة . وإثبات العقل الفعال . وشرح مسألة العلم . رسالة (١) الإمامة . ورسالة إلى نجم الدين الكاتبي في إثبات واجب الوجود . وحواشي على كليات القانون . ورسالة ثلاثون فصلا في معرفة التقويم . وكتاب أكرما نالاوس وأكرثا وذوسيوس . والبريج الإيلخاتي . وله شعر كثير بالفارسية .

ردار يون و المنافق في ذي الحجة سنة اثنتين وسبعين وستمائة ببغداد. وقد أناف وكانت وفاته في ذي الحجة سنة اثنتين وسبعين وستمائة ببغداد. وقد أناف على الثمانين. ودفن بمشهد الكاظم.

وعن فوات الوفيات [ ومولد النصير بطوسى سنة سبع وتسعين وخمسمائة. وتو في في ذي الحجة سنة اثنتين وسبعين وستمائة ببغداد ] .

<sup>«</sup> هذه الترجمة مأخوذة بالنص من كتاب « عيون الأنباء في طبقات الأطباء » لا بن أن أصبيعة الجزء الثاني ، ص ٢ وما بعدها ، الطبعة الأولى بالمطبعة الوهبية طبع سنة ١٢٩٩ ه ، ١٨٨٢ م ، الموجود بمكتبة الأزهر تحت رقم ٤٠٠٧ خصوصية ٢٩٨٦ ممومية قسم التاريخ .

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل بدون عطف.

وعلى كثير من الأدب، حتى كان يقضى منى العجب، وكان أبى مم أحاب داعى المصريين، ويعد من الإسماعيلية،

وقد سمع منهم ذكر النفس ، والعقل ، على الوجه الذي يقولونه ويعرفونه هم ، وكذلك أخى، وكانوا ربما تذاكروا بينهم وأنا أسمعهم وأدرك ما يقولونه ولا تقبله نفسى ، وابتدؤا يدعوننى أيضاً إليه ، ويجرون على ألسنتهم ذكر الفلسفة والهندسة ، وحساب الهند ، وأخذ يوجهنى إلى رجل كان يبيع البقل ويقوم بحساب الهند ، حتى أتعلمه منه .

ثم جاء إلى « بخارى» « أبو عبد الله الناتلى » ، وكان يدعى المتفلسف ، وأنزله أبى دارنا ، رجاء تعلمى منه ، وقبل قدومه كنت أشتغل بالفقه والتردد فيه ، إلى « اسماعيل الزاهد » وكنت من أجود السالكين ، وقد ألفت طرق المطالبة ووجوه الاعتراض على المجيب ، على الوجه الذي جرت عادة القه م به .

ثم ابتدأت بكتاب « إيساغوجى » على « الناتلى » ولما ذكرلى حد الجنس أنه « هو المقول على كثيرين مختلفين بالنوع، في جواب ماهو ؟ » فأخذت في تحقيق هذا الحد بما لم يسمع بمثله ، وتعجب منى كل العجب ، وحذر والدى من شغلى بغير العلم ، وكان أى مسألة قالها لى أتصورها خيراً منه، حتى قرأن طواهر المنطق عليه . وأما دقائقه فلم يكن عنده منها خبرة .

ثم أخذت أقرأ الكتب على نفسى، وأطالع الشروح حتى أحكمت علم

المنطق ، وكذلك كتاب « إقليدس » فقرأت من أوله خمسة أشكال، أو ستة ، عليه. ثم توليت بنفسي حل بقية الكتاب بأسره

ثم انتقلت إلى « المجسطى » ولما فرغت من مقدماته ، وانتهيت إلى الأشكال الهندسية قال لى « الناتلى » : تول قراءتها وحلها بنفسك، ثم اعرضها على " لأبين لك صوابه من خطئه، وماكان الرجل يقوم بالكتاب، وأخذت أحل ذلك الكتاب ، فكم من شكل ما عرفه إلى وقت ما عرضته عليه ، وفهمته إياه ، ثم فارقني الناتلي متوجها إلى «كركانج » واشتغلت أنا بتحصيل الكتب من النصوص (۱ والشروح ، من الطبيعي والإلهي ، وصارت أبواب العلم تنفتح على، ثم رغبت في علم الطب، وصرت أقرأ الكتب المسنفة فيه ، وعلم الطب ليس من العلوم فلا جرم أنى برزت فيه في أقل مدة حتى بدأ فضلاء الطب يقرؤون على علم الطب، وتعهدت المرضى ، ما نفتح على "من أبواب المعالجات المقتبسة من التجربة ما لا يوصف ، وأنا مع فالف أختلف إلى الفقه وأ ناظر فيه .

وأنافي هذا الوقت من أبناء ست عشرة سنة .

ثم توفرت على العلم والقراءة سنة و نصفا، فأعدت قراءة المنطق، وجميع أجزاء الفلسفة.

وفي هذه المدة ما نمت ليلة واحدة بطولها، ولا اشتغلت في النهار بغيره وحممت بين يدى ظهوراً، فكل حجة كنت أنظر فيها، أثبت مقدمات

<sup>(</sup>١) في الأصل (الفصوص)

قياسية . ورتبتها في تلك الظهور . ثم نظرت فيما عساها تنتج . وراعيت شروط مقدماته . حتى تحقق لى حقيقة الحق في تلك المسألة . (١)

وكلما كنت أتحير في مسألة . ولم أكن أظفر بالحد الأوسط في قياس ؛ ترددت إلى الجامع . وصليت . وا بتهلت إلى مبدع الكل. حتى فتح لى المنغلق. وتيسر المتعسر . وكنت أرجع بالليل إلى دارى . وأضع السراج بين يدى . وأشتغل بالقراءة والكتابة . فمهما غلبنى النوم . أوشعرت بضعف . عدلت إلى شرب قدح من الشراب (1) ريما تعود إلى قوتى . ثم أرجع إلى القراءة . ومهما أخذني أدنى نوم أحلم بتلك المسائل بأعيانها . حتى إن كثيراً من ومهما أخذني أدنى نوم أحلم بتلك المسائل بأعيانها . حتى إن كثيراً من

المسائل اتضح لى وجوهها فى المنام · وكذلك حتى استحكم معى جميع العلوم . ووقفت عليها بحسب الإمكان

(١) انظر إلى مبلغ التحرى والدقة اللذين عانى ابن سينا مشقهما ، فى سبيل النحفز من صحة أو عدم صحة النظريات والمسائل العلمية التى يطالعها . إن الفائدة التى يمكن أن تعود علينا من قراءة سير الفلاسفة الأعلام أمثال ابن سينا ، هى التأسى بهم فى مسالكه ومشاربهم العلمية .

ومشاربهم العلميه .

(٢) إنى لأشك في صحة نسبة هذه الدعوى إلى ابن سينا ؟ فإن الذي يعرف الطريق (٢) إنى لأشك في صحة نسبة هذه الدعوى إلى ابن سينا ؟ فإن الذي وييسر له المتعسر إلى الجامع يضرع فيه إلى ربه ويبهل فيه إليه رجاءان يفتح له المنغلق وييسر له المداومة على ويحد في ضراعته وابتهاله طريقاً موصلة إلى الهدف ، طالباً بهذا السلوك نفس الهدف الذن هذه الطريق ، سبيل التمرد على ربه والعصيان له ، طالباً بهذا السلوك نفس الهدف الذن اعتاد أن يحصل عليه من طريق الطاعة والعبادة . وقد مر بنا قوله «وكنت من أجه السالكين » فكيف يكون جيد السلوك ، وسكيراً معا ؟ أو لعل كلمة (الشراب) نعم السالكين » فكيف يكون جيد السلوك ، وسكيراً معا ؟ أو لعل كلمة (الشراب) عنده غير ما تعنى في عرف القوم، فإن كل مشروب شراب .

الإنسانى ، وكل ما علمته فى ذلك الوقت . فهوكما علمته الآن ، لم أزدد فيه إلى اليوم ، حتى أحكمت « علم المنطق » و « الطبيعى » و « الرياضى » ثم عدلت إلى « الإلهى » وقرأت كتاب «ما بعد الطبيعة » فما كنت أفهم ما فيه ، والتبس على " غرض واضعه ، حتى أعدت قراءته أربعين مرة ، وصار لى محفوظاً ، وأنا مع ذلك لا أفهمه ولا المقصود به ، وأيست من نفسى ، وقلت : هذا كتاب لا سبيل إلى فهمه .

وإذا أنا في يوم من الأيام حضرت وقت العصر في الوراقين ، ويبد دلال علم بنادى عليه ، فعرضه على " ، فرددته ردمتبرم معتقد أن لا فائدة في هذا العلم . فقال لى : اشتر منى هذا ؛ فإنه رخيص ، أيبعكه بثلاثة دراهم ، وصاحبه محتاج إلى ثمنه ، فاشتريته ، فإذا هو كتاب لـ « أبى نصر الفارابي » في أغراض كتاب « ما بعد الطبيعة » ورجعت إلى يتى ، وأسرعت قراءته ، فانفتح على " في الوقت أغراض ذلك الكتاب ، بسبب أنه كان لى محفوظاً فانفتح على " في الوقت أغراض ذلك الكتاب ، بسبب أنه كان لى محفوظاً على ظهر القلب ، وفرحت بذلك ، وتصدقت في ثاني يومه بشيء كثير على الفقراء ، شكراً الله تعالى .

وكان سلطان « بخارى » فى ذلك الوقت « نوح بن منصور » واتفق له مرض « تلج (۱) الأطباء فيه ، وكان اسمى اشتهر بينهم ، بالتوفر على القراءة ، فأجروا ذكرى بين يديه ، وسألوه إحضارى ، فحضرت وشاركتهم فى مداواته ، وتوسمت بخدمته ، فسألته يوماً الإذن لى فى دخول داركتبهم

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

ومطالعتها ، وقراءة ما فيها من كتب الطب ، فأذن لى ٠٠

فدخلت داراً ذات بيوت كثيرة ، في كل بيت صناديق كتب منضدة بعضها على بعض. في بيت منها كتب العربية والشعر . وفي آخر الفقه ، وكذلك في كل بيت كتب علم مفرد ·

فطالعت فهرست كتب الأوائل، وطلبت ما احتجت إليه منها، ورأيت من الكتب ما لم يقع اسمه إلى كثير من الناس قط، وما كنت رأيته من قبل ولا رأيته أيضاً من بعد ، فقرأت تلك الكتب ، وظفرت بفوائدها ، وعرفت مرتبة كل رجل في علمه ٠

فلما بلغت (١) ثمان عشرة سنة من عمرى، فرغت من هذه العلوم كلها، وكنت إذ ذاك للعلم أحفظ ، ولكنه اليوم معى أنضج ، وإلا فالعلم واحد، لم يتجدد لي بعده شيء ٠

وكان في جوارى رجل يقال له « أبو الحسين العروضي » فسألني أن أصنف له كتابًا جامعًا في هذا العلم ، فصنفت له « المجموع » وسميته به ، وأتيت فيه على سائر العلوم ، سوى الرياضي ، ولى إذ ذاك إحدى وعشرون سنة من عمرى.

وكان في جوارى أيضاً رجل يقال له « أبو بكر البرقي » خوارزى المولد ، فقيه النفس، متوحد (٢٦ في الفقه والتفسير ، والزهد ، ماثل إلى

هذه العلوم، فسألني شرح الكتب له ، فصنفت له كتاب « الحاصل والمحصول » في قريب من عشرين مجلدة ·

وصنفت له في الأخلاق كتابًا سميته كتاب « البر والإثم » وهذان الكتان لا يوجدان إلا عنده، فلم يعر أحداً ينسخ منهما.

ثم مات والدي وتصرفت بي الأحوال، وتقلدت شيئًا من أعمال السلطان ودعتني الضرورة إلى الإخلال <sup>(۱)</sup> بـ « نجارى» والانتقال إلى «كركانج».

وكان « أبو الحسين السهلي » المحب لهذه العلوم، بها ، ووزيراً ، وقدمت إلى الأمير بها ، وهو «على بن مأمون » وكنت على زى الفقهاء إذ ذاك ، بطيلسان وتحت الحنك (٢) وأثبتوا لى مشاهدة دارَّةً بكفاية مثلي .

ثم دعت الضرورة إلى الانتقال إلى « نسأ » ومنها إلى « بارود » ومنها إلى «طوس» ومنها إلى « شقان » ومنها إلى « سمنيقان » ومنها إلى « جاجرم » رأس حد « خراسان » ومنها إلى « جرجان » .

وكان قصدى الأمير «قابوس» فاتفق فى أثناء هذا أخذ «قابوس» وحبسه فى بعض القلاع ، وموته هناك.

ثم مضيت إلى « دهستان » ومرضت بها مرضاً صعباً ، وعــدت إلى «جرجان» فاتصل «أبو عبيد الجوزجاني» بي وأنشأت في حالي قصيدة، فيها بيت القائل:

 <sup>(</sup>١) كذا في الأصل.
 (٢) كذا في الأصل.

 <sup>(</sup>١) كذا في الأصل.
 (٢) كذا في الأصل.

لما عظمت فليس مصر واسعى لما غلى ثمنى عدمت المشترى

قال « أبو عبيد الجوزجاني » صاحب الشيخ الرئيس ، فهذا ما حكى لى الشيخ من لفظه ، ومن ها هنا شاهدت أنا من أحواله .

كان بـ « جرجان » رجل يقال له « أبو محمد الشيرازى » يحب هـ ذه العلوم ، وقد اشترى للشيخ داراً فى جواره ، وأنزله بها ، وأنا أختلف إليه فى كل يوم ، أقرأ « المجسطى » وأستملى المنطق .

فأملى على «المختضر الأوسط» في المنطق. وصنف لـ «أبي محمد الشيرازي » كتاب « المبدأ والمعاد » وكتاب « الأرصاد الكلية » وصنف هناك كتباً كثيرة ، كـ «أول القانون » و « مختصر المجسطى » وكثيرًا من الرسائل، ثم صنف في «أرض الحبل » بقية كتبه.

وهذا فهرست كتبه: «كتاب المجموع» مجلدة، «الحاصل والمحصول» عشرون مجلدة. «الإنصاف» عشرون مجلدة، «البروالإثم» مجلدتان «الشفاء» عشرة مجلدة. «الأرصاد الكلية »مجلدة، عان (۱) عشرة مجلدة، «الأرصاد الكلية »مجلدة كتاب «النجاة» ثلاث مجلدات «الهداية» مجلدة، «الإشارات» مجلدة كتاب «المختصر الأوسط» مجلدة «العلائي» مجلدة، «القولنج» مجلدة، «لسان «المختصر الأوسط» مجلدة «العلائي» مجلدة، «الموجز» مجلدة، «بعض العرب» عشر مجلدات، «الأدوية القلبية» مجلدة، «الموجز» مجلدة، «بعض العرب» عشر مجلدات، «الأدوية القلبية» مجلدة، «الموجز» مجلدة، «بعض العرب» عشر مجلدات، «الأدوية القلبية» مجلدة، «الموجز» مجلدة، «الموجز» مجلدة، «الموجز» مجلدة، «المعرب» عشر مجلدات، «الأدوية القلبية» مجلدة، «الموجز» مجلدة، «الموجز» مجلدة، «الموجز» مجلدة، «المعربة المعربة ا

الحكمة المشرقية »مجلدة (1) « يبان ذوات الجهة »مجلدة ، كتاب « المعاد » مجلدة ، كتاب « المبدأ والمعاد » مجلدة ، كتاب « المباحثات » مجلدة .

ومن رسائله « القضاء والقدر » « الآلة الرصدية » « غرض قاطيغورياس » « المنطق بالشعر » « القصائد في العظمة » و « الحكمة في الحروف » « تعقب المواضع الجدلية » « مختصر أوقليدس » « مختصر في النبض » بالعجمية ، « الحدود » « الأجرام السماوية » « الإشارة إلى علم المنطق » « أقسام الحكمة في النهاية واللانهاية » « عهد كتبه لنفسه » « حي بن يقظان » « في أن أبعاد الجسم غير ذاتية له » «خطب الكلام » « في الهنديا » ، « في أنه لا يجوز أن يكون شيء واحد جوهريًّا وعرضيًّا » « في أن علم زيد غير علم عمرو » .

ورسائل له إخوانية وسلطانية « مسائل جرت بينه وبين بعض الفضلاء » كتاب « الحواشى على القانون »كتاب « عيون الحكمة »كتاب « الشبكة والطير » .

ثم انتقل إلى « الرى » واشتغل بخدمة السيدة وابنها « مجد الدولة » وعرفوه بسبب كتبوصلت معه تتضمن تعريف قدره. وكان بـ « مجدالدولة» إذ ذاك غلبة السوداء: فاشتغل بمداواته · وصنف هناك كتاب « المعاد » .

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

حسونة » وهزيمة عسكر « بغداد » .

ثم اتفقت أسباب أوجبت الضرورة لها خروجه إلى « قزوين » ومنها إلى « همدان » واتصاله بخدمة «كذبانو يه (١) » والنظر في أسبابها .

ثم اتفق معرفة « شمس الدولة » وإحضاره مجلسه بسبب « قولنج » كان قد أصابه . وعالجه حتى شفاه الله. وفاز من ذلك المجلس بخلع كثيرة . ورجع إلى داره . بعد ما أقام هناك أربعين يوماً بلياليها .

وصار من ندماء الأمير ، ثم اتفق نهوض الأمير إلى « قرمسين » لحرب « عناز » وخرج الشيخ في خدمته (٢) ثم توجه نحو « همدان » منهزماً راجعاً . ثم سألوه تقلد الوزارة فتقلدها ثم اتفق تشويش العسكر عليه وإشفاقهم منه على أنفسهم، فكبسوا داره، وأخذوه إلى الحبس، وأغاروا على أسبابه، وأخذوا جمبع ماكان يملكه ، وسألوا الأمير قتله فامتنع منه ، وعدل إلى نفيه عن الدولة طلبًا لمرضاتهم، فتوارى في دار الشيخ « أبي سعيد بن دخدوك » أربعين يوماً ، فعاود الأمير « شمس الدولة » « القولنج » وطلب الشيخ ، فحضر مجلسه ، فاعتذر الأمير إليه بكل الاعتذار ، فاشتغل بمعالجته ، وأقام عنده مكرماً مبجلاً ، وأعيدت الوزارة إليه ثانياً ·

ثم سألته أنا شرح كتب « أرسطوطاليس » فذكر أنه لا فراغ له إلى ذلك

فى ذلك الوقت، ولكن إن رضيت منى بتصنيف كتاب أورد فيه ما صح عندى من هذه العلوم، بلا مناظرة مع المخالفين، ولا اشتغال بالرد عليهم، فعلت ذلك ؛ فرضيت به ٠

فابتدأ بـ « الطبيعيات » من كتاب سماه « الشفاء (١) » وكان قد صنف الكتاب الأول من « القانون » وكان يجتمع كل ليلة فى داره طلبة العلم ، وكنت أقرأ من « الشفاء » وكان يقرئ غيرى من القانون ، نو بة ·

فإذا فرغنا حضر المغنون على اختلاف طبقاتهم، وهيئ مجلس الشراب

(١) قارن ما يرويه « الجوزجاني » هنا من أن كتاب « الشفاء » كتاب صنفه « ابن سينا  $_{0}$  ليورد فيه ما صح عنده من العلوم  $_{1}$  ، مع ما يقوله ابن سينا نفسه عن  $_{0}$  كتاب الشفاء » في كتاب « الشَّفاء » في « الفصل الأول » من « المنطق » يقول « ابن سينا » :

[... فإن غرضنا في هذا الكتاب ، الذي نُرجو أن يمهلنا الزمان إلى ختمه ، ويصحبنا التوفيق من الله في نظمه ، أن نودعه لباب ما تحققناه من الأصول في العلوم الفلسفية المنسوبة إلى الأقدمين . . .

ولا يوجد في كتب القدماء شيء بعتد به إلا وقد ضمناه كتابنا هذا . . .

ثم رأيت أن أتلو هذا الكتاب بكتاب آخر ، اسميه « كتاب اللواحق » يتم مع عمرى ، ويؤرخ بما يفرغ منه في كل سنة ، يكون كالشرح لهذا الكتاب ، وكتفريع الأصول فبه ، وبسط الموجز من معانيه .

ولى كتاب غير هذين الكتابين أوردت فيه الفلسفة ، على ما هي في الطبع ، وعلى ما برجبه الرآى الصريح الذي لا يراعي فيه جانب الشركاء في الصناعة ، ولا يتني فيه من ش عصاهم ما يتني في غيره ، وهو كتابي في « الفلسفة المشرقية »

وأما هذا الكتاب فأكثر بسطا ، وأشد مع الشركاء من المشائين مساعدة .

ومن أراد الحق الذي لا مجمحة فيه ، فعليه بطلب ذلك الكتاب ، ومن أراد الحق على طريق فيه ترض ما إلى الشركاء ، وبسط كثير ، وتلويح بما لو فطن له استغنى عن الكتاب الآخر ، فعليه بهذا الكتاب ]

تُم قارن ما يقوله « ابن سينا » عما يسميه كتاب « الفلسفة المشرقية » بما ذكره من عهود في أول طبيعيات « الإشارات » وآخر التصوف ، منه أيضاً .

<sup>(</sup>٢) لعلها « في صحبته » فإن المؤرخين القدامي ، كانوا أعرف بأقدار العلماء ، وأحرص على احترام العلم، والسمو به وبأهله ، من أن يعتبروهم أو يعتبروه في خدمة أحد؛ فإن العلم وهو نور الحياة ومصباح الوجود ، مطلوب لا طالب .

« الحيوان والنبات » وابتدأ بالمنطق ، وكتب منه جزءًا .

ثم اتهمه « تاج الملك » بمكاتبته « علاء الدولة » فأنكر عليه ذلك ، وحث في طلبه ، فدل عليه بعض أعدائه ، فأخذوه وأدوه إلى قلعة يقال له (۱) «فردجان» وأنشأ هناك قصيدة منها :

دخولی بالیقین کما تراه و کل الشك فی أمر الخروج و یقی فیها أربعة أشهر ، ثم قصد «علاء الدولة » « همدان » وأخذها وانهزم « تاج الملك » ومر إلى تلك القلعة بعینها ، ثم رجع «علاء الدولة » عن «همدان» وعاد « تاج الملك » و « ابن شمس الدولة » إلى « همدان » وحملوا معهم الشیخ إلى « همدان » و نزل فی دار « العلوی » واشتغل هناك بتصنیف المنطق ، من كتاب « الشفاء » .

وكان قد صنف بالقلعة كتاب « الهدايات » ورسالة «حى ابن يقظان » وكتاب « القولنج » وأما « الأدوية القلبية » فإنما صنفها أول وروده إلى « همدان » .

وكان قد تقضى على هذا زمان و « تاج الملك » فى أثناء هذا يمنيه بمواعيد جميلة ، ثم عنَّ للشيخ التوجه إلى « أصفهان » فخرج متنكراً ، وأنا وأخوه وغلامان معه ، فى زى الصوفية ، إلى أن وصلنا إلى « طيران » على باب « أصفهان » بعد أن قاسينا شدائد فى الطريق ، فاستقبلنا أصدقاء الشيخ ، وندماء الأمير « علاء الدولة» وخواصه ، وحمل إليه الثياب والمراكب الخاصة ،

(١) كذا في الأصل.

بآلاته ، وكنا نشتغل به<sup>(۱)</sup> .

وكان الاشتغال بالتدريس بالليل لعدم الفراغ بالنهار، خدمة للأمير، فقضينا على ذلك زمناً.

ثم توجه «شمس الدولة » إلى « طارم » لحرب الأمير بها، وعاوده « القولنج » قرب ذلك الموضع، واشتد عليه، وانضاف إلى ذلك أمراض أخر، جلبها سوء تدبيره، وقلة القبول من الشيخ · فخاف العسكر وفاته، فرجعوا به طالبين « همدان » في « المهد » فتوفى في الطريق في « المهد » .

ثم بويع ابن شمس الدولة، وطلبوا استيزار الشيخ، فأبي عليهم، وكاتب «علاء الدين» سرًا، يطلب خدمته والمصير إليه، والانضام إلى جوانبه، وأقام في دار «أبي طالب العطار» متواريًا، وطلبت منه إنمام كتاب «الشفاء» فاستحضر أبا غالب، وطلب الكاغد والمحبرة، فأحضرها، وكتب الشيخ في قريب من عشرين جزأ، على الثمن بخطه، رؤوس المسائل، وبقي فيه يومين، قريب من عشرين جزأ، على الثمن بخطه، رؤوس المسائل، وبق فيه يومين، حتى كتب رؤوس المسائل كلها، بلاكتاب يحضره، ولا أصل يرجع إليه، بل من حفظه وعن ظهر قلبه، ثم ترك الشيخ تلك الأجزاء بين يديه، وأخذ الكاغد، فكان ينظر في كل مسألة ويكتب شرحها، فكان يكتب كل يوم خمسين ورقة، حتى أتى على جميع الطبيعيات والإلهيات، ماخلا كتاب

<sup>(</sup>١) هل هذا من وضع وزيادة من كان لهم غرض فى تشويه سمعة العلماء والفلاسفة الإسلاميين ؟ لقد ثبت أن يدأ مغرضة قد لعبت دوراً فى هذا الحجال ، فهل ما هنا لعبة من هذه اللعب ؟

وأنزل في محلة يقال لها «كونكنبد» في دار « عبد الله بن بابي » ونيها من الآلات والفرش ما يحتاج إليه .

وحضر مجلس «علاء الدولة » فصادف في مجلسه الإكرام والإعزاز الذي يستحقه مثله، ثم رسم الأمير «علاء الدولة » ليالى الجمعات ، مجلس النظر بين يديه ، يحضره سائر العلماء ، على اختلاف طبقاتهم ، والشيخ من جملتهم ، فا كان يطاق في شيء من العلوم ، واشتغل بـ « أصفهان » بتتميم كتاب «الشفاء » ففرغ من « المنطق » و « المجسطى » وكان قد اختصر « أوقليدس » ففرغ من « المنطق » و « المجسطى » وكان قد اختصر « أوقليدس » و « الإرثماطيق » و « الموسيق » وأورد في كل كتاب من الرياضيات زيادات رأى أن الحاجة إليها داعية ، أما في « المجسطى » في علم « الهيأة » أشياء لم « اختلاف المنظر » وأورد في آخر « المجسطى » في علم « الهيأة » أشياء لم يسبق إليها ، وأورد في « أوقليدس » شبها ، وفي « الإثمار طيق » خواص يسبق إليها ، وأورد في « أوقليدس » شبها ، وفي « الإثمار طيق » خواص حسنة ، وفي « الموسيق » مسائل غفل عنها الأولون .

وتم الكتاب المعروف بـ «الشفاء» ما خلاكتابي « النبات » و « الحيوان » فإنه صنفهما في السنة التي توجه فيها « علاء الدولة » إلى « سابور خواست » في الطريق . وصنف أيضاً في الطريق كتاب « النجاة »

واختص بـ «علاء الدولة » وصار من ندمائه إلى أن عزم «علاء الدولة » على قصد « همدان » وخرج الشيخ في الصحبة (۱) ، فجرى ليلة بين يدى «علاء الدولة » ذكر الخلل الحاصل في التقاويم المعمولة بحسب الأرصاد (۱) نعم إن اجتماع العلماء بالأمراء اجتماع صحبة ، لا خدمة .

القديمة ، فأمر الأميرُ الشيخ الاشتغال برصد هذه الكواكب ، وأطلق له من الأموال ما يحتاج إليه ، وابتدأ الشيخ به ، وولانى اتخاذ آلاتها ، واستخدام صناعها ، حتى ظهر كثير من المسائل، فكان يقع الخلل فى أمر الرصد ، لكثرة الأسفار وعوائقها وصنف الشيخ بـ « أصبهان » « الكتاب العلائى » ·

وكان من عجائب أمر الشيخ أنى صحبته وخدمته خمساً وعشرين سنة ، فما رأيته إذا وقع له كتاب مجدد ، ينظر فيه على الولاء ، بل كان يقصد المواضع الصعبة منه ، والمسائل المشكلة ، فينظر ما قاله مصنفه فيها ، فيتبين مرتبه في العلم ، ودرجته في الفهم .

وكان الشيخ جالساً يوماً من الأيام ، بين يدى الأمير ، و « أبو منصور الجبائى » حاضر، فجرى فى اللغة مسألة ، تكلم الشيخ فيها بما حضره ، فالتفت «أبو منصور » إلى الشيخ يقول : « إنك فيلسوف وحكيم، ولكنك لم تقرأ من اللغة ما يرضى كلامك فيها » ·

فاستنكف الشيخ من هذا الكلام، وتوفر على درسكتب اللغة، ثلاث سنير واستهدى كتاب «تهذيب اللغة» من «خراسان» من تصنيف «أبى المعور الأزهرى» فبلغ الشيخ في اللغة طبقة قلما يتفق مثلها.

وأنشأ ثلاث قصائد ضمنها ألفاظاً غريبة من اللغة ، وكتب ثلاث كتب: أحدها : على طريقة ابن العميد.

والآخر : على طريقة الصابى .

والآخر : على طريقة الصاحب ·

وأمر بتجليدها وإخلاق جلدها، ثم أوعز الأمير، فعرض تلك المجلدة، على أبى منصور الجبائى، وذكر أنا ظفرنا بهذه المجلدة، في الصحراء وقت الصيد، فيجب أن تنفقدها وتقول لنا ما فيها، فنظر فيها «أبو منصور» وأشكل عليه كثير مما فيها فقال له الشيخ إن ما تجهله من هذا الكتاب فهو مذكور في الموضع الفلاني من كتب اللغة، وذكر له كثيراً من الكتب المعروفة في اللغة كان الشيخ حفظ تلك الألفاظ منها، وكان أبو منصور مجزفاً فيما يورده من اللغة غير ثقة فيها.

ففطن أبو منصور أن تلك الرسائل من تصنيف الشيخ ، وأن الذي حمله عليه ، ما جبهه به في ذلك اليوم ، فتنصل واعتذر إليه ·

ثم صنف الشيخ كتابًا في اللغة سماه « لسان العرب » لم يصنف في اللغة مثله ، ولم ينقله إلى البياض حتى توفى ، فبقى على مسودته لا يهتدى أحد إلى ترتيبه .

وكان قد حصل للشيخ تجارب كثيرة ، فيما باشره من المعالجات ، عزم على تدوينها في كتاب « القانون » وكان قد علقها على أجزاء ، فضاعت قبل علم كتاب القانون .

من ذلك أنه صدع يوما ، فتصور أن مادة تريد النزول إلى حجاب رأسه. وأنه لا يأمن ورماً يحصل فيه ، فأمر يإحضار ثلج كثير ، ودقه ولفه في خرقه

وتغطية رأسه بها، ففعل ذلك حتى قوى الموضع، وامتنع عن قبول تلك المادة، وعوفى ·

ومن ذلك أن امرأة مسلولة ب « خوارزم » أمرها أن لا تتناول شيئًا من الأدوية سوى « الجانجبين » السكرى ، حتى تناولت على الأيام مقدار مائة منّ ، وشفيت المرأة .

وكان الشيخ قد صنف ؛ « جرحان » « المختصر الأصغر » في المنطق ، وهو الذي وضعه بعد ذلك في أول « النجاة »

ووقعت نسخة إلى «شيراز» فنظر فيها جماعة من أهل العلم هناك ، ا فوقعت لهم الشبه في مسائل منها ، فكتبوها على جزء وكان القاضى برهشيراز» من جملة القوم ، فأنفذ بالجزء إلى «أبى القاسم الكرمانى » صاحب «إبراهيم ابن بابا الديامى » المشتغل بعلم المناظر ، وأضاف إليه كتاباً إلى الشيخ «أبى القاسم » وأنفذهما على يدى ركابى قاصد ، وسأله عرض الجزء على الشيخ ، واستنجاز أجو بته فيه .

وإذا الشيخ «أبو القاسم » دخل على الشيخ عند اصفرار الشمس فى يوم اطائف، وعرض عليه الكتاب والجزء، فقرأ الكتاب ورده عليه، وترك الجزء بين يديه وهو ينظر فيه، والناس يتحدثون.

ثم خرج « أبو القاسم » وأمر الشيخ بإحضار البياض، وقطع أجزاء منه ، فشدت خمسة أجزاء ، كل واحد منها عشرة أوراق، بالربع الفرعوني ،

وصلينا العشاء ، وقدم الشمع ، فأمر بإحضار الشراب (۱) ، وأجلسنى وأخاه ، وأمر نا بتناول الشراب ، وابتدأ هو بجواب تلك المسائل ، وكان يكتب ويشرب إلى نصف الليل حتى غلبنى وأخاه النوم ، فأمر نا بالانصراف ، فعند الصباح قرع الباب ، فإذا رسول الشيخ يستحضرنى ، فحضرته وهو على المصلى (۲) ، وبين يديه الأجزاء الخمسة ، فقال : خذها ، وصربها إلى الشيخ المصلى (۱) ، وبين يديه الأجزاء الخمسة ، فقال : خذها ، وصربها إلى الشيخ « أبى القاسم الكرمانى » وقل له : استعجلت فى الأجوبة عنها ، لئلا يتعوق « الركابى » فلما حملته إليه تعجب كل العجب ، وصرف الفيج (۲) ، وأعلمهم بهذه الحالة ، وصار هذا الحديث تاريخاً بين الناس .

. ووضع فى حال الرصد آلات ما سبق إليها ، وصنف فيها رسالة ، وبقيت أنا ثمان (١) سنين مشغولا بالرصد ، وكان غرضى تبيين ما يحكيه بطليموس عن قصته فى الأرصاد ، فتبين لى بعضها .

وصنف الشيخ كتاب « الإنصاف » واليوم الذى قدم فيه السلطان « مسعود » إلى « أصفهان » نهب عسكره رَحْلَ الشيخ ، وكان الكتاب في جملته ، وما وقف له على أثر ·

وكان الشيخ قوى (°) القوى كلها. وكانت قوة المجامعة من قواه الشهوانية

أقوى وأغلب ، وكان كثيراً ما يشتغل به ، فأثر في مزاجه ، وكان الشيخ يعتمد على قوة مزاجه ، حتى صار أمره في السنة التي حارب فيها « تاج الدولة » « تاش فراش » على «باب الكرخ » إلى أن أخذ الشيخ « قولنج » ولحرصه على برئه ، إشفاقاً من هزيمة يدفع إليها ، ولا يتأتى له المسير فيها مع المرض ، حقن نفسه في يوم واحد ، ثمان (۱) كرات ، فتقرح بعض أمعائه ، وظهر به « سحج (۲) » وأحوج إلى المسير مع « علاء الدولة » فأسرعوا نحو « إيدج » فظهر به هناك « الصرع » الذي قد يتبع علة « القولنج » ومع ذلك كان يدبر فسه ، ويحقن نفسه ، لأجل « السحج » ولبقية « القولنج » ومع ذلك كان يدبر فسه ، ويحقن نفسه ، لأجل « السحج » ولبقية « القولنج » .

فأمر يوماً باتخاذ دانقين من بزر «الكرفس» في جملة ما تحتقن به وخلطه بها، طلباً لكسر الرياح، فقصد بعض الأطباء الذي كان يتقدم هو اليه بمعالجته، وطرح من بزر الكرفس خمسة دراهم، لست أدرى أعمداً فعله، أم خطأ ؟ لأننى لم أكن معه، فازداد السحج به، من حدة ذلك البزر، وكان يتناول « المرود » بـ « طوس » لأجل « الصرع » فقام بعض غلمانه، وطرح شيئاً كثيراً من الأفيون فيه، و ناوله فأكله، وكانسبب ذلك خيانتهم في مال كثير من خزانته، فتمنوا هلاكه ليأمنوا عاقبة أعمالهم.

ونقل الشيخ كما هو إلى «أصفهان» فاشتغل بتدبير نفسه، وكان من

<sup>(</sup>١) قد علمت رأينا في ذلك ، فيما سبق هامش ص ١٢٨ ، ١٣٦ .

ر ۲) انظر بربك كيف يجتمع شرب وصلاة .

<sup>(</sup>٣) الجماعة . وقد يطلق على الواحد ، فيجمع على « فيوج » ·

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل.

<sup>(</sup>٥) كذا في الأصل.

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

<sup>(</sup>٢) قال في مختار الصحاح: « سحج جلده ، فانسحج: أي قشره ، فانقشر.

وبابه قطع . وبوجهه سحج بوزن فلس ، أى قشر » .

وقوله بـ « الخبس» يريد انجاس البطن من « القولنج » الذي أصابه، و « الشفاء » و النجاة » يريد الكتابين من تأليفه، وقصد بهما الجناس في الشعر.

ومن كلام الشيخ الرئيس:

أوصى بها بعض أصدقائه وهو « أبو سعيد بن أبى الحير » الصوفى

قال: ليكن الله تعالى أول فكر له، وآخره؛ وباطن كل اعتبار وظاهره، ولنكن عين نفسه مكحولة بالنظر إليه، وقدمها موقوفة على المثول بين يديه، مسافراً بعقله في الملكوت الأعلى، وما فيه من آيات ربه الكبرى، وإذا انحط إلى قراره، فلينزه الله تعالى في آثاره؛ فإنه باطن ظاهر، تجلى لكل شيء بكل شيء بكل شيء

فني كل شيء له آية تدل على أنه الواحد فإذا صارت هذه الحال له ملكة ، انطبع فيها تقش الملكوت ، وتجلى له مدس اللاهوت ، فألف الأنس الأعلى ، وذاق اللذة القصوى ، وأخذ عن نفسه من هو بها أولى ، وفاضت عليه السكينة ، وحقت له الطمأنينة ، وتطلع على العالم الأدنى ، اطلاع راحم لأهله ، مستوهن لحيله ، مستخف لثقله ، مستحسن للقله ، مستضل لطرقه ، وتذكر نفسه ، وهي بها لهجة ، وبهجتها بهجة ،

الضعف بحيث لا يقدر على القيام ، فلم يزل يعالج نفسه ، حتى قدر على المشى ، وحضر مجلس « علاء الدولة » لكنه مع ذلك لا يتحفظ ، ويكثر التخليط في أمر المجامعة ، ولم يبرأ من العلة كل البرء ، فكان ينتكس و يبرأ كل وقت .

ثم قصد «علاء الدولة » « همدان » فسار معه الشيخ ، فعاودته فى الطريق تلك العلة ، إلى أن وصل إلى « همدان » وعلم أن قوته قد سقطت ، وأنها لاتنى بدفع المرض ، فأهمل مداواة نفسه ، وأخذ يقول : المدبر الذى كان يدبر بدنى ، قد عجز عن التدبير ، والآن فلا تنفع المعالجة .

و بقى على هذا أياماً ثم انتقل إلى جوار ربه ، وكان عمره ثلاثاً وخمسين نة .

وكان موته في سنة ثمان وعشرين وأربعمائة ٤٢٨ ·

وكانت ولادته في سنة خمس وسبعين وثلثمائة ٣٧٥ ·

هذا آخر ما ذكره أبو عبيد من أحوال الشيخ الرئيس·

وقبره تحت السور من جانب القبلة من «همدان » وقيل: إنه نقل إلى « أصفهان » ودفن في موضع على باب « كو نكنبد » ·

ولما مات ابن سينا من « القولنج » الذي عرض له ، قال فيه بعض أهل زمانه:

رأيت ابن سينا يعادى الرجال وبالحبس مات أخس المات فلم يشف ما ناله به « الشفا » ولم ينج من موته به « النجات»

فتعجب منها ومنهم ، تعجبهم منه ، وقد ودعها وكان معها ، كأنه ليس معها . وليعلم أن أفضل الحركات الصلاة ، وأمثل السكنات الصيام ، وأنفع البر الصدقة ، وأذكى السر ، الاحتمال . وأبطل السعى المراآة .

ولن تخلص النفس عن الدرن ، ما التفتت إلى قيل وقال ، ومناقشة وجدال، وانفعلت بحال من الأحوال .

وخير العمل ما صدر عن خالص نية ، وخير النية ما ينفرج عن جناب علم وخير النية ما ينفرج عن جناب علم والحكمة أم الفضائل ، ومعرفة الله أول الأوائل [ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ ، وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ]

ثم يقبل على هذه النفس المزينة بكمالها الذاتى، فيحرسها عن التلطخ عا يشينها من الهيآت الانقيادية للنفوس الموادية، التي إذا بقيت في النفس المزينة كان حالها عند الانفعال ، كحالها عند الانفصال ؛ إذ جوهرها غير مشاوب ولا مخالط.

وإنما يدنسها هيأة الانقياد لتلك الصواحب، بل يفيدها هيآت الاستيلاء والسياسة، والاستعلاء والرياسة ·

وكذلك يهجر الكذب قولا وتخيلا، حتى تحدث للنفس هيأة صدوقة، وتصدق الأحلام والرؤيا

وأما اللذات فيستعملها على إصلاح الطبيعة ، وإبقاء الشخص، أوالنوع، والسياسة

أما المشر وب(١) فأن يهجر شربه تلهياً ، بل تشفياً وتداوياً .

ويعاشركل فرقة بعادته ورسمه ، ويسمح بالمقدور والتقدير من المال ، ويركب لمساعدة الناسكثيراً مما هو خلاف طبعه ،

ثم لا يقصر في الأوضاع الشرعية ، ويعظم السنن الإلهية ، والمواظبة على التعبدات البدنية ، ويكون دوام عمره ، إذا خلا وخلص من المعاشرين ، تطربه الزينة في النفس ، والفكرة في الملك الأول وملكه ، وكيس النفس عن عيار الناس ، من حيث لايقف عليه الناس ، عاهد الله أن يسير بهذه السيرة ، ويدين بهذه الديانة ، والله ولى الذين آمنوا ، وهو حسبنا و نعم الوكيل .

ومن شعر الشيخ الرئيس .

قال في النفس، وهي من أجل قصائده وأشرفها:

هبطت إليك من المحل الأرفع ورقاء ذات تعدر زر وتمنع عجوبة عن كل مقلة عارف وهي التي سفرت ولم تتبرقع وصلت على كره إليك وربما كرهت فراقك و هيذات تفجع ألفت وماسكنت، فلما واصلت ألفت مجاورة الخراب البلقع وأظنها نسيت عهودًا بالحيي ومنازلاً بفراقها لم تقنع حتى إذا اتصلت بهاء هبوطها عن ميم مركزها بذات الأجرع علقت بها ثاء الثقيل فأصبحت بين المعالم والطلول الخضع علقت بها ثاء الثقيل فأصبحت بين المعالم والطلول الخضع

(١) قارن ما يقوله عن المشروب ، بما ينسب إليه بصدده فيا سبق ص ١٢٨ ، ١٤٢ ، ١٤٢ .

تبكي وقد ذكرت عهوداً بالحمي وتظل ساجحة على الدمن التي إذعاقها الشرك الكثيف وصدها جتى إذا قرب المسير من الحمى وغدت عالفة لكل مخلف سجعت وقد كُشِف الغطاء فأبصرت وغدت تُنكِّدُ فوق ذروة شاهق فلأى شيء أهبطت من شاهق إن كان أهبطها الآله لحكمة وهبوطها إنكان ضربة لازب وتعود عالمة بكل خفيــــة وهي التي قطع الزمان طريقها فكأنها برق تألق بالحمى انتهى ما تقلته بالحرف الواحد من كتاب «عيون الأنباء في طبقات الأطباء»

ويطيب لي أن أقرن بعينيه « ابن سينا » في النفس ، قصيدة أمير الشعراء « أحمد شُوقي » التي تشرتها « مجلة المقتطف » التي أنشئت في سنة ١١٨٧٠ ، في الجزء الأول من المجلد الرابع والستين، في عدد ينايرسنة ٢٩٢٤ مع قصيد « ابن سينا » سالفة الذكر ، وقدمت لهما بقولها :

ودنا الرحيل إلى الفضاء الأوسع ما ليس يدرك بالعيون الهجع

عدامع تهمى ولما تقلع درست بتكرار الرياح الأربع قفص عن الأوج الفسيح المرْبَع عنها حليف الترب غير مُشَيّع والعلم يرفع كل من لم يُرفع عال إلى قعر الحضيض الأوضع ؟ طويت على الفذ اللبيب الأروع لتكون سامعة بما لم تسمع في العالمين ، فخرقها لم يرقع حتى لقد غربت بغير المطلع ثم انطوی فکأنه لم یامع

وفلاسفتهم ، « الشيخ الرئيس ابن سينا » . والاثنان جريا مجرى أفلاطون في حسبان النفس روحاً كمانت عندالخالق ثم هبطت ودخلت جسم الإنسان، إلا أن أفلاطون تصورها فرساً مجنحة ، غذاؤها الجمال والحكمة والصلاح ، فلما هبطت فقدت جناحيها ، ودخلت جسم الإنسان.

[ تكرم أمير الشعراء في هذا العصر « أحمد بك شوقى » فأتحف

« المقتطف » بقصيدة فلسفية ، عارض فيها « نفسية » أمير أطباء العرب

والفلاسفة يشعرون بشيء لا يستطيعون معرفته، فيصفو نه كما يتصورونه، ويحاريهم الشعراء في التصور، ويَفوقونهم في الوصف ]

وهذه هي قصيدة شوقي :

هـذى المحاسن ما خلقن لبرقع صِّي قناعك يا سعاد أو ارفعيُّ الضاحيات الضاحكات ودوثها اً دميةً لا يستزاد جمالها، ماذا على سلطانه من وقفتة بل ما يضرك لو سمحت بحلوة إن الحجاب لهين لم يُسْع ليس الحجاب لمن يعن مناله من مظهر ، ولسره من موضع أت التي اتحد الجمال لغره وأدقً منك بنائه لم تصنع وهو الصَّناع يصوغ كل دقيقة

ستر الجلال وبعد شأو المطلع زيديه حسن المحسن المتبرع اللطارعين وعطفة للخشع إن العروس كثيرة المُتطلّع

لمستك راحته ومستك روحه

الله في الأحبار من متهالك

من كل غاو في طويَّة راشد

يتوهَّجُون ويطفئُون كأنهم

علموا فضاق بهم وشقَّ طريقُهم

ذهب « ابن سينا » لم يفز بك ساعة

هـذا مقام كل عزّ دُونهُ

فَـ« محمد» لك ، و« المسيح » ترجَّلا

ما بال «أحمد» عَيَّ عنك بيانُه

ولسان «موسى» انحل إلا عقدة

لما حللت بـ « آدم » حَلَّ الحُي

وأرى النبوة في ذراك تكرمت

وسقت «قُريش» على لسان « محمد»

فأتى البديع على مشال المبدع نِضْوِ ومهتوك المسوك مُصَرَّع عاصى الظواهر في سريرةٍ طيِّع سُرُج مُعُترك الرياح الأربع والجاهلون على الطريق المَهيَع وتولَّت الحكماء لم تشعُّ شمس النهار بمثله لم تطمع ومشت بـ« موسى» فىالظلام مشرداً حتى إذا طُويت ورثْتِ خِلالْهَا قسمت منازلكَ الحُظُوظُ فَمَنزلا وخليَّة بالنحل منك عميرة وحظيرةٌ قد أُودعتْ غُرَرَ الدُّمَى نظر « الرئيسُ » إلى كمالِك نظرة

قِصرُ الحياة وحال وشك المصرع لم تَحْسُنْ الدُّنيا ولم تترغرَع هم حائط. الدنيا وركن المجمع شأوَ « الرئيس » وكلَّ صاحب مبْضَع في العالم المُتَفاوت المُتنوِّع

في عامر ، وأشعَّة في اَبلْقَعَ شَتَّى الْأَشْعَة ، فَالْتَقَتْ فِي الْمُرْجِع دَكًّا ، ومثلُك في المنازل مَا ُنعِي وبكَت فراقك بالدُّموع الهُمَّع تَصل الحبالَ ، ولَيتُها لم تُقطع ييد الشباب على المشيب مُرَقع ثوبُ الْمُثَلَّ ، أو ثيابُ المرفع والخز أكفان إذا لم يُنزَع لكنَّ من يرد القيامة يفزع أنَّ السفينة أقلعت في الأدمُع موم ، ولا عهدُ الهوكى بُمُضيِّع ولو ْ استطعتِ إقامةً لم تُزْمعي وذهبت بالماضي ، وبالْتوقّع

فرآه منزلة تَعَرَّضُ دُونَها لولا كمالك في « الرئيس» ومثلِه الله ثبَّت أرضَ بدعامم لو أنَّ كُلَّ أخى يَراع ِ بالغَّ ذَهُبُ الكَمَالُ سُدًى وَصَاعِ عَلَّهُ

يا كَفْسُ ، مثلُ الشَّمْسِ أنت ، أشعَّةُ

فإذا طوكى اللهُ النَّهارَ ، تَراجَعت

لَمَّا نُعيتِ إلى الْمَنازل غُودِرَت

مُعَجَّتُ عَلَيْكُ مَعَالِمًا ، ومَعَاهِداً

آذنتها بنَوًى، فقالت : ليت لم

ور داءِ جُثمانِ لبست مُركّم

كُمْ بنتِ فيه ، وكُم خَفيت كأنَّه

أُسئمتِ من دِيباجه ، فنزعتهِ

أ فزعت ، وما خفيت عليها غاية "

ضرَعت بأدمُعها إليك ، وما درت

أُنتِ الوفيَّةُ ، لا الدِّمامُ لَديْك ، مذ

أَزْمُعْتِ فَانْهَلَّتْ دُمُوعُكُ رَقَّةً

إبان الأحبَّةُ يومَ يَينِكِ كُلُّهُم

وترجلت شمس النهار ليوشع بل مالـ « عيسى » لم يقل ، أويدَّع من جانبيك علاجُها لم يَنجع ومشى على الملأ السجودِ الرُّكَمِ في «يوسف »و تكلمت في « المرضم» بالبابلي من البيان المُنتِع وحَدَّتُه في قلل الجبال اللمَّ رُفع الرَّحيقُ وسِرُّهُ لَم يُرْفَع أَتْرَعَنَ منكِ ومنزلا لم تَترَعَ وخليـة معمورة بـ « التُّبُّع » ا وحَظِيرَةٌ « محرومة » لم تودَع لم تَخلُ من بَصرِ اللبيب الأروع

\* \* \*

ولم يُترك هذا المجال الشعرى الفلسنى ، للفيلسوف الشاعر ، ابن سينا ، والشاعر الفيلسوف أحمد شوقى وحدهما ينفردان به ، ويرددان فى جنباته ألحانهما الفلسفية ، بل زاحمهما فيه شاعر فيلسوف آخر ، هو عادل الغضبان . فقد فاضت شاعريته بهذه القصيدة الرائعة التى يمهد لها – فى عدد أبريل سنة ١٩٥٧ من «مجلة الكتاب» التى نشرت فيه القصيدة بقوله :

[ . . . غير أننا لم نجر فيها على مذهبه — يعنى ابن سينا — فى النفس، بل ذهبنا إلى أن الله سبحانه وتعالى — وهو مثال الكمال — قد خلق الإنسان كاملا .

ويتجلى كمال الإنسان في اتحاد النفس والجسد، وهما اللذان خلقهما الله مماً . أما قصة النفس الآثمة فلا يخني أنها من معتقدات الهند القديمة .

وأحربها أن تكون رمزاً إلى قصة أبينا آدم ، في عصيانه وطرده من الفردوس ]

#### وهذه هي القصيدة:

ورقاء ، يا صنو الملائك ، رجّعى وتخايلى بالأجملين : عقيرة قال الرئيس ، وقال عنك سليفه : فأذاقها الرحمن سوط عذا به جسد براه الله سجنًا للتى

ننم الهوى ، وبحمد ربك فاسجعى تسبى ، وثوب بالجمال مرضع من لوقة أثمت ، ولم تتورع ورمى بها فى حالكات الأربع أثمت فعاشت فى خراب بلقع

نزلته فافتقدت به آی الحجی فإذا بكيت فمن أسى وتوجع حاشا ، فما خلق الإله عبادًه الله خصك بالجمال مُلاَلِئاً خُلقاً معا ، وبدا كَالُكِ فيهما سبحان من بدع السماء وشادها وأحاط قائم عرشه علائك نشروا على دَرَج الجنان أَشِعَّةً حتى ارتدى بالكبرياء زعيمهم فكبا وطُغْمتُه العصاةَ وأُبْدِلوا كانوا النجومَ النُّيِّراتِ ، فأصبحوا مُتَقلِّبين على مَجَامر إثمهم يَتَحَرَّ قُون إلى السَّنا فيصدّهم أُغْضَى عن الملاِّ الأثيم وشَاقَهُ جبل التراب ، وقدَّ منهُ أَضلُماً حتى إذا نفض اليدين، رنا إلى سطع الجمَالُ بَكُلِّ جارحة به فَأَحَلَّهُ بِالصَّـدر مِن فِرْدوسِهِ ينهى ويأمرُ والعوالمُ كلُّها

وأحالها النسيان وجه مقنع وإذا حننت فمن جوًى وتفَجع مزقًا ، وسوَّاها بكف مرقّع في الريش منك وفي الصُّداح الأبرع يُزجى الدليل على كمال المُبدع ملكوتَ أَبْرارِ ، وجنَّةً خُشَّع من قامين َ على الصلاة ، ورُ كُع مجلوة بسني الإله الأسطع وصبًا إلى عرش العليِّ الأرْفع نارَ الجحيم من النعيم المرع سُجَنَاء في ظُلمات لِيْلِ أَسْفَع ومُصَفَّدِين بَكُلِّ أَرْثُمَ مُوجِع عن نَبْعهِ الفَيَّاضِ ربُّ المَنْبَع أَنْ يَصْنَعَ الإنسانَ أَجمل مَصنع كُمُلَت ، وبثَّ الرُّوح بينَ الأصلع بشر سوى بالبهاء مُوشّع وجَرى بَأَجِنُح رُوحه الْمُتَرَفِّع وأقامه مَلكَ الخلائق أجْمع خدمٌ ، تُلمِّي ما يقول ويدّعي

يقتاتُ من ثَمر الجنان ، ويستقي

أغواه إبليس ، وأوغَرَ صدره

فعني المحارمَ،وانتشي، وصحا على

ناداهُ من عالى الذُّرى: ياكافراً

أغرب عن الفردوس، واضرب في اللَّوى

وانصب ،وشُقَّ الصخر َ واستجدالثري

بدَّلت بالسعد الشقاء ، فعش به

هذا قصاصُكَ في الحياةِ، فإن عَمت

لكن سأهديك السبيل بصفوة

فإذا اهتديت فجنتي لك مر بع

فِردو ْسك المفقود ، فاكسبهُ 'تُقمْ

كالشمس في الكون البديع الأسنع ويحفّه بضيائه المتفرع قد ماً، وتدرج في حمى مُترعرع تكتبه فيه يد المدارك يطبع بعصارة الذّ كرى ولَمْ تتشعشع ساويت بين أخى الحمى والأرقع باهي الضيّاء ، وبعضها لم يلمع مُترجّعات بالفؤاد الأروع فكأنّها قُرَبُ الشّفيع الأشفع في يوم تهجُرها بطرف مُودّع في يوم تهجُرها بطرف مُودّع في يوم تهجُرها بطرف مُودّع

النفس في البدن المرقرق بالسنّا كل بصاحبه يبث وقيده تنمو وآلها ، وتدرُج في الحمى وُهِبته سفراً أييض الصفحات ما تقنوه بكر سُلافة لم عترج ولو أن بالتذكار إدراك المنى إن النّفوس هي الكواكب بعضها إن النّفوس هي الكواكب بعضها مُتميزًات بالفضائل والهدى عاشت تُكفر عن جريرة آدم عاشت تُكفر عن جريرة آدم يخبُو من الدُّنيا سعيرُ شقائها

سبحانك اللهم أنت المبتدى والمنتهى للعابدين الْخُضَّع

من كو ثر ، مترقرق ، متدفع فغوى ، وقال : أنال كل مُمنع صوت ، يُجلجل بالرعود ، مُروع بالخلد والنّعمى دعو تك فاسمع واسكن بواد بالمدامع مترع واظفر بخبزك ناضجاً بالأدم وملائت كأسك بالأذى ، فتجرع فلسو ف ير ميك الجحيم بأفظع من أنبيأ في المرسلين ، وتبعى وإذا صللت خسرت أطيب مر بع فيه إلى أبد الأبيد ، وترتع

نبتت على دِمن الزمان المهجع ويدينُ بالأوثان كلُّ سميدع وسرت بأجنحة الرِّياح الأربع تبكى على وطن أعز مُضيّع حتى تعود إلى حماها الأمنع

تلك الرِّوايةُ رمزُ قصة آدمٍ في فنَّها ، وختامها ، والمطلِّع

أُسطورة النفس الأثيمة قصة أُ أيام يرتع بالجهالة أهمله أوحى بها [ بُوذا ] فسارت في القُرى وروت لها أن النفوس ظعائن تنفك عن جسم وتلبس غير،

# الإشارات والنبيهات لاي على بن سينا

المنطق والطبيعيــات والإَلهيات والتصوف

الآبة الواردة في ص ٦٨ تقرأ هكذا:

[ أقل أَرَأَيْتُم إِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ النَّهارَ سَرْمَدًا إِلَى وَاللهُ عَلَيْكُمُ النَّهارَ سَرْمَدًا إِلَى وَاللهُ عَلَيْكُمُ النَّهارَ سَرْمَدًا إِلَى وَاللهُ عَيْدُ الله يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ ، مَنْ إِلَهُ عَيْدُ الله يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ ، مَنْ إِلَهُ عَيْدُ الله يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ ، مَنْ إِلَهُ عَيْدُ الله يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ يَوْمِ القِيَامَةِ ، مَنْ إِلَهُ عَيْدُ الله يَأْتِيكُم بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فَيْدُ اللهِ عَيْدُ اللهِ عَلَيْكُم اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَيْدُ اللهِ عَيْدُ اللهِ عَلَيْكُم اللهُ اللهُ عَيْدُ اللهِ عَيْدُ اللهِ عَنْ اللهُ عَيْدُ اللهِ عَلَيْكُم اللهُ اللهُ عَلَيْكُم اللهُ عَيْدُ اللهِ عَلَيْكُم اللهِ اللهُ عَلَيْكُم اللهُ اللهُ عَلَيْكُم اللهُ اللهُ عَلَيْكُم اللهُ اللهُ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْكُم اللهُ اللهُ عَيْدُ اللهِ عَلَيْكُم اللهُ اللهُ عَلَيْكُم اللهُ اللهُ عَلَيْكُم اللهُ اللهُ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْكُم اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُم اللهُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ ا

A Commence of the Commence of

 $\Psi = \{(e, \lambda_1, \dots, \mu_n) \mid$ 

## المنطق

## بيئس أنفوأ إخز التحف

الحمد لله الذي وفقنا لا فتتاح المقال بتحميده ، وهدانا إلى تصدير الكلام بتميده ، وألهمنا الإقرار بكلمة توحيده. و بعثنا على طلب الحق و تمهيده ، والصلاة على المصطفين من عبيده ، خصوصاً على محمد وآله ، المخصوصين بتأييده

وبعد فكما أن أكمل المعارف، وأجلها شأنًا، وأصدق العلوم، وأحكمها تيانًا، هو المعارف الحقيقية والعلوم اليقينية، كذلك أشرف ما ينسب إلى الحقيقة واليقين من جملتها، وأولاها بأن توقف الهمة طول العمر على قنيتها، هو معرفة أعيان الموجودات المترتبة، المبتدئة من موجدها ومبدئها، والعلم بأساب الكائنات المتسلسلة المنتهية إلى غايتها ومنتاها.

وذلك هو الفن الموسوم بالحكمة النظرية ، التي تستعد باقتنائها النفوس البشرية .

وكما أن المتقدمين من الفائزين بها ، تفضلوا على من بعدهم بالتأسيس والتمهيد، كذلك المتأخرون الخائضون فيها ، قضوا حق من قبلهم بالتلخيص والتجريد . وكما أن الشيخ الرئيس أبا على ، الحسين ، بن عبد الله ، بن سينا ، شكر الله

سعيه ، كان من المتأخرين ، مؤيداً بالنظر الثاقب ، والحدس الصائب ، موفقاً في تهذيب الكلام ، وتقريب المرام ، معتنياً بتمهيد القواعد ، وتقييد الأوابد ، مجتهداً في تقرير الفوائد ، وتجريدها عن الزوائد ، كذلك كتاب « الإشارات والتنبيهات » من تصانيفه وكتبه ، كما وسمه هو به ، مشتمل على إشارات إلى مطالب هي الأمهات ، مشحون بتنبيهات على مباحث هي المهمات . مملق بجواهر كلها كالفصوص ، محتو على كلمات يجرى أكثرها مجرى النصوص، متضمن لبيانات معجزة ، في عبارات موجزة ؛ وتلويجات رائقة بكلمات شائقة ، قد استوقفت الهمم العالية على الاكتناه بمعانيه ، واستقصر الآمال الوافية ، دون الاطلاع على فحاويه .

وقد شرحه - فيمن شرحه - الفاضل العلامة فخر الدين ، ملك المتناظرين عمد بن عمر بن الحسين ، الخطيب الرازى ، جزاه الله خيراً . فجهد فى تفسير ماخفى منه ، بأوضح تفسير، واجتهد فى تعبير ما التبسىفيه بأحسن تعبير، وسلك فى تتبع ما قصد نحوه ، طريقة الاقتفاء ، وبلغ فى التفتيش عما أودع فيه ، أقصى مدارج الاستقصاء ، إلا أنه قد بالغ فى الرد على صاحبه أثناء المقال ، وجاوز فى نقض قواعده ، حد الاعتدال ، فهو بتلك المساعى ، لم يزده إلا قدحاً ، ولذلك مى بعض الظرفاء شرحه ، جرحاً .

ومن شرط الشارحين أن يبذلوا النصرة لما قد التزموا شرحه، بقدرالإمكان والاستطاعة، وأن يذبوا عما قد تكفلوا إيضاحه، بما يذب به صاحب تلك الصناعة، ليكونوا شارحين غير ناقضين، ومفسرين غير معترضين.

اللهم إلا إذا عثروا على شيء لا يمكن حمله على وجه صحيح ، فحينئذ ينبغى أن ينبهوا عليه ، بتعريض ، أو تصريح ، متمسكين بذيل العدل والإنصاف ، متحنبين عن البغى والاعتساف ، فإن إلى الله الرجعى ، وهو أحق بأن يخشى . ولقد سألنى بعض أجلة الخلان ، من الأحبة الخلصان ، وهو المجلس الرفيع رئيس الدولة وشهاب الملة ، قدوة الحكماء والأطباء، وسيد الأكابر والفضلاء ، بغه الله ما يتمناه ، وأحسن منقلبه ومثواه ، أن أقرر ما تقرر عندى مع قلة البضاعة ، وأودع ما قبض عليه يدى ، مع قصور الباع في الصناعة — من معانى الكتاب المذكور ومقاصده ، وما يقتضى ايضاحه ، مما هو مبنى على مبانيه وقواعده ، مما تعلمته من المعلمين ، المعاصرين والأقدمين ، واستفدته من الشرح الأول المذكور ، وغيره من الكتب المشهورة ، أو استنبطته بنظرى القاصر ، وفكرى الفاتر .

وأشير إلى أَجْو بة بعض ما اعترض به الفاصل الشارح ، مما ليس فى مسائل الكتاب بقادح ، وأتلق ما يتوجه منها عليها بالاعتراف، مراعياً فى ذلك شريطة الإنصاف ، وأغمض عما لا يجدى بطائل ، ولا يرجع إلى حاصل .

غير ملتزم في جميع ذلك حكاية ألفاظه ، كما أوردها ، بل مقتصراً على ذكر المقاصد التي قصدها ؛ مخافة الإطناب ، المؤدى إلى الإسهاب .

وفى نيتى إن شاء الله أن أتوتجه بحل مشكلات الإشارات بعد أن أتممه ، وأرجو أن يغفر لى ربى خطيئاتى ، ويعذرنى من يعثر على هفواتى ، وإنى للخطايا لمقترف ، وبالقصور والعجز لمعترف ، ومن الله التوفيق ، وإليه انتهاء الطريق . صدر الكتاب قول الشيخ رحمه الله :

# 

(١) أحمد الله على حسن توفيقه ، وأسأل الله هداية طريقه وإلهام الحق بتحقيقه .

(١) أفاد الفاضل الشارح أن هذه المعانى يمكن أن تحمل على كل واحدة ، من من مراتب النفس الإنسانية ، بحسب قوتيها :

النظرية .

والعملية .

بين حدَّى النقصان والكمال.

أما النظرية: فلأن جودة الترقى من (العقل الهيولاني) الذي من شأنه الاستعداد المحض، باستعمال الحواس، إلى (العقل بالملكة) الذي من شأنه الإستعداد لإدراك المعقولات الأولى، أعنى البديهيات، لا يكون إلا بحسن توفيقه تعالى. وجودة الانتقال من (العقل بالملكة) إلى (العقل بالفعل) الذي من شأنه إدراك المعقولات الثانية، أعنى المكتسبة، لا يتأتى إلا بهدايته تعالى، إلى سواء الطريق، دون مضلاتها.

وحصول (العقل المستفاد) أعنى العقود اليقينية ، التي هي غاية السلوك ، لا يكون الا بإلهامه الحق بتحقيقه ؛ فإن جميع ما يتقدمها من المقدمات وغيرها ، لا يفعل في النفس الا إعدادا ما ، لقبول ذلك الفيض من مفيضه .

وأما العملية : فلأن تهذيب الظاهر ، باستعمال الشرائع الحقة ، والنواميس الإللهية . إنما يكون بحسن توفيقه تعالى . وتزكية الباطن من الملكات الردية تكون بهدايته تعالى . وتحلية السر بالصور القدسية ، يكون بإلهامه .

وأقول : السالك الطالب يرى فى بدو سلوكه ، أن مطالبه إنما تتحصل بسعبه . وبكده ، وبتوفيق الله تعالى إياه فى ذلك ، وهو جعل الأسباب متوافقة فى التسب

(٢) وأن يصلى على المصطفين من عباده لرسالته ، خصوصاً على محمد وآله . أيها الحريص على تحقق الحق : إنى مهدت إليك في هذه « الإشارات والتنبيهات » أصولا وجملا من الحكمة ، إن أخذت الفطانة يبدك ، سهل عليك تفريعها ، و تفصيلها

ثم إنه إذا أمعن فىالسلوك ، علم أنه لا يقدر على السلوك إلا بهدايته تعالى إلى الطريق السوى .

وإذا قارب المنتهى ، ظهر له أنه ليس فيما يحاول من الكمالات ، إلا قابلا لما يفيض عليه من الفاعل الأول ، جل ذكره.

فظهر أنه يرى فى كل حال من الأحوال الثلاثة ، أن لله تعالى فى ذلك ثأثيراً ولنفسه تأثيراً ؛ إلا أن ما ينسبه إلى نفسه من التأثير فى الحالة الأولى ، أكثر مما ينسبه إلى الله تعالى .

وفي الحالة الثانية قريب منه.

وفي الحالة الثالثة أقل منه .

وإنما تختلف أراؤه بحسب استكماله قليلا ، قليلا .

فالشيخ عبر :

بالتوفيق والهداية والإلهام.

عن غاية ما يتمناه الطالب، من الله تعالى، فى الأحوال الثلاثة، مما يراه سببًا لإنجاح مرامه ثم نبَّه المتعلم بما افتتح به كتابه، على أنه ينبغى له إذا دخل فى زمرة الطالبين، أن يحمد الله تعالى على ما يتيسر له من التوفيق للخوض فى الطلب والسلوك؛ ويسأله ما يرجوه من الهداية والإلهام، ليتم له بهما الوصول إلى المنتهى، فائزاً بمطالبه.

(٢) أقول : الفروع لأصولها ، كالجزئيات لكلياتها .

مثاله : زيد وعمرو ، للإنسان .

والتفصيل لحملته ، كالأجزاء لكلها .

مثاله : زحل والمشترى ، للمتحيرة .

## النهج الأول

## في غرض المنطق

(١) المراد من المنطق أن يكون عند الإنسان

(٢) آلة قانونية تعصمه مراعاتها عن أن يضل في فكره.

(١) أقول : قوله [ في غرض المنطق ] لأن النهج فيه .

قوله: [ المراد من المنطق أن يكون عند الإنسان] .

أقول: جمع فيه فائدتين:

الأولى : بيان ماهية المنطق .

والثانية : بيان لمِّيَّته ، أعنى الغرض منه .

ولما استلزمت الثانية الأولى ، من غير انعكاس ، خصها بالقصد ؛ لاشتمال بيانها على البيانين جميعًا .

فالمنطق: آلة قانونية.

والغرض منه : كونها عند الإنسان .

(٢) أقول : هذا رسم للمنطق ، وقد تختلف رسومالشيء باختلاف الاعتبارات .

فمنها: ما يكون بحسب ذاته فقط.

ومنها: ما يكون بحسب ذاته مقيسا إلى غيره ، كفعله ، أو فاعله ، أو غايته ، أو

\_\_\_ شيء آخر .

مثلاً يرسم [ الكوز] :

بأنه وعاء صخرى ، أو خزفى ، وكذا كذا . وهو رسم بحسب ذاته .

وبأنه : آلة يشرب بها الماء . وهو رسم بالقياس إلى غايته .

وكذا في سائر الاعتبارات .

والمنطق : علم في نفسه ، وآلة بالقياس إلى غيره من العلوم ؛ ولذلك

## (٣) ومبتدئ من علم المنطق ، ومنتقل عنه إلى علم الطبيعة وما قبله .

والفروع غير موجودة فى الأصل بالفعل، بخلاف التفصيل الموجود فى الجملة بالفعل، وإن لم يكن مذكوراً معها بالفعل.

وإخراج الفروع إلى الفعل يحتاج إلى تصرف زائدفى الأصل، وهو المسمى بالتفريع، والخراج الفروع المسمى بالتفريع، ولذلك قال (سهل عليك تفريعها) ولم يقل [ظهر وبان لك فروعها].

(٣) أقول : الابتداء بالمنطق واجب لكونه آلة في تعلم سائر العلوم .

وأما الطبيعة فهى المبدأ الأول لحركة ما هى فيه أعنى الجسم الطبيعي ـ ولسكونه بالذات. والعلم المنسوب إليها هو العلم المسمى بالطبيعيات، لا العلم بالطبيعة نفسها ؛ فإنه أحد مسائل العلم المنسوب إلى ما قبلها .

ومبادىء الطبيعة من المجردات ، إنما يكون قبلها في نفسه الأمر قبلية بالذات ،

والعلية والشرف .

ويكون بعدها بالنسبة إلينا ، بعدية بالوضع ؛ فإنا ندرك المحسوسات بحواسنا أولا . ثم المعقولات بعقولنا ثانيًا ؛ ولذلك قدم المعلم الأول الطبيعيات على العلم بمباديًا ، فالعلم بمبادئ الطبيعة وبما يجرى مجراها من الأمور العامة قد يسمى علم ما قبل الطبيعة ، لأول الاعتبارين ، وعلم ما بعدها لثانيهما ، وهو الفلسفة الأولى ، وله تقدم آخر باعتبار آخر على علم الطبيعة وغيره من العلوم ؛

وذلك لكونه مشتملًا على بيان أكثر مباديها الموضوعة فيها ، والعلم

بالمبادىء أقدم من العلم بما له المبادىء .

وإنما عنى الشيخ بقوله : [ وما قبله]

هذا التقدم ، لا الذى سبق ؛ لأن الضمير فيه عائد إلى العلم لا إلى الطبيعة . والفلسفة الأولى لا تسمى ما قبل الطبيعة ، بل تسمى علم ما قبل الطبيعة . ولو كان الشيخ يعنى الاعتبار الأول ، لقال : [ وما قبلها ].

وما ذكره الفاضل الشارح :

من كون الإلهي متأخراً عن الطبيعي ، في التعليم ، بحسب الأغلب ، إلا أن الشيخ لل أثبت الأول وصفاته بما لا يبتني على الطبيعيات ، فصار الإلهي متقدمًا في كتابه هذا ، بالوجهين ؛ فلذلك سماه بما قبل الطبيعة ] .

كلام غير محصل ، لما مر ؛ ولأن الشيخ إنما أثبت الأول وصفاته في هذا الكتاب عمل من الحكماء الإلهيين في سائر الكتب .

و إنما خالف ها هنا في ترتيب المسائل ، وخلط أحد العلمين بالآخر ، حسما تقتضيه السياقة التي اختارها .

عبر الشيخ عنه في موضع آخر بـ [العلم الآلي ].

فله بحسب كل واحد من الاعتبارين رسم ، لكن أخصهما تعلقًا ببيان الغرض هو الذي باعتبار قياسه إلى غيره .

فرسمه هاهنا بذلك الاعتبار.

والتنازع فيه : هل هو علم أولا ؟ ليس مما يقع بين المحصلين ؛ لأنه بالاتفاق صناعة متعلقة بالنظر في المعقولات الثانية ، على وجه يقتضى تحصيل شيء مطلوب ، مما هو حاصل عند الناظر ، أو يعين على ذلك . والمعقولات الثانية هي العوارض التي تلحق المعقولات الأولى ، التي هي حقائق الموجودات ، وأحكامها المعقولة .

فهو علم بمعلوم خاص ، ولا محالة يكون علما ما ، وإن لم يكن داخلا تحت العلم بالمعقولات الأولى التي تتعلق بأعيان الموجودات ؛ إذ هو أيضا علم آخر خاص مباين للأول .

والقول بأنه آلة للعلوم ، فلا يكون علماً من جملتها ؛ ليس بشيء ؛ لأنه ليس والقول بأنه آلة للعلوم ، خلى الأوليات ؛ بل بعضها ، وكثير من العلوم يكون آلة لغيرها : بآلة بلحميعها ، حتى الأوليات ؛ بل بعضها ، وكثير من العلوم يكون

كالنحو : للغة

والهندسة : للهيأة

والإشكال الذى يورد فى هذا الموضع ــ وهو أن يقال : لو كان كل علم محتاحًا إلى المنطق ، لكان المنطق محتاجا إلى نفسه ، أو إلى منطق آخر ــ ينحل به ، وذلك لتخصيص بعض العلوم بالاحتياج إلى المنطق لا جميعها .

والنطق يشتمل أكثره على اصطلاحات ينبه عليها ، وأوليات تتذكر ، وتعد لغيرها ، والنطق يشتمل أكثره على اصطلاحات ينبه عليها ، كالهندسيات التي يبرهن عليها . فجميعها غير ونظريات ليس من شأنها أن يغلط فيها ، كالهندسيات التي يبرهن عليها . فجميعها عبر عليها .

فإن احتيج في شيء منه على سبيل الندرة ، إلى قوانين منطقية ، فلا يكون ذلك فإن احتيج ، إلا إلى الصنف الأول ، فلا يدور الاحتياج إليه .

وأما قوله : ( آلة قانونية)

فالآلة: ما يؤثر الفاعل ، في منفعله القريب منه ، بتوسطه .

والقانون : معرب روى الأصل ، وهو كل صورة كلية يتعرف منها أحكام جزئياتها المطابقة لها .

(٣) وأعنى بالفكر هاهنا ما يكون عند إجماع الإنسان أن ينتقل عن أمور حاضرة فى ذهنه ، متصورة أو مصدق بها

والآلة القانونية : عرض عام للمنطق ، وضع موضع الجنس . وباقى الرسم : خاصة له .

وكلاهما عارضان للمنطق بالقياس إلى غيره .

وإنما قال : [ تعصمه مراعاتها] لأنَّ المنطقى قد يضل إذا لم يراع النطق.

وأما قوله : [ عن أن يضل فى فكره] .

فالضلال هاهنا هو فقدان ما يوصل إلى المطلوب ، وذلك يكون :

إما بأخذ سبب لما لا سبب له . خ

أو بفقد السبب .

أو بأخذ غير السبب مكانه ، فما له سبب .

(٣) أى في رسم هذا العلم ، وذلك لأن الفكر قد يطلق :

على حركة النفس بالقوة - التي آلتها [ مقدم البطن الأوسط من الدماغ] المسمى بر الدودة ) - أى حركة كانت ، إذا كانت تلك الحركة في المعقولات .

وأما إذا كانت في المحسوسات ، فقد تسمى [ تخيلا]

وقد يطلق على معنى أخص من الأول :

وهو حركة من جملة الحركات المذكورة ، تتوجه النفس بها من المطالب ، مترددة في المعانى الحاضرة عندها ، طالبة مبادئ تلك المطالب المؤدية إليها ، إلى أن تجدها ، م ترجع منها نحو المطالب

وقد يطلق على معنى ثالث ، وهو أخص من الثانى :

وهو الحركة الأولى وحدها ، من غير أن نجعل الرجوع إلى المطالب جزءا منه ، وإن كان الغرض منها هو الرجوع إلى المطالب .

والأول : هو الفكر الذي يعد في خواص نوع الإنسان .

والثانى : هو الفكر الذي يحتاج فيه ، وفي جزئيه جميعًا ، إلى علم المنطق .

والثالث: هو الفكر الذي يستعمل بإزاء الحدس على ما سيأتي ذكره في [ النمط

الثالث ] .

## (٤) تصديقًا علميا، أو ظنيا، أو وضعا وتسليما

أجزاء الأقوال الشارحة . ومقدمات الحج ، على ما سنبين . قوله : [ متصورة أو مصدق بها ]

فالمتصور هو الحاضر مجرداً عن الحكم .

والمصدق بها هو الحاضر مقارنًا له .

ويقتسمان جميع ما يحضر الذهن .

(٤) أقول: الشك المحض الذي لا رجحان معه لأحد طرفي النقيض على الآخر، ستلزم عدم الحكم، فلا يقارن ما يوجد حكم فيه، أعنى التصديق. بل يقارن ما يقابله، وذلك هو الجهل البسيط.

والحكم بالطرف الراجع :

إما أن يُقارنه الحكم بامتناع المرجوح .

أو لا يقارنه ، بل يقارن تجويزه .

والأول : هو الجازم .

والثانى : هو المظنون الصرف .

والجازم :

إما أن تعتبر مطابقته للخارج .

أو لا تعتبر .

فإن اعتبرت :

فإما أن يكون مطابقًا.

أولا يكيون .

والأول : إما أن بمكن للحاكم أن يحكم يخلافه

أو لا يمكن .

فإن لم يمكن ، فهو اليقين ، ويستجمع ثلاثة أشياء :

فخصص الشيخ لفظة (الفكر) هاهنا ، بالمعنى الثانى من المعانى المذكورة قوله : [ ما يكون عند إجماع الإنسان]

يعنى به الحركة الأولى المبتدئ بها ، من المطالب إلى المبادئ ، والثانية المنتقل بها من المبادئ إلى المطالب جميعاً .

والإجماع : هو الإزماع ، وهو تصميم العزم .

وقوله : [ أن ينتقل عن أمور حاضرة في ذهنه ]

يعني به الحركة الثانية ، التي هي الرجوع من المبادئ إلى المطالب .

وهذه الحركة وحدها ، من غير أن تسبقها الأولى ، قلما تتفق ؛ لأنها حركة نحو

غاية غير متصورة .

وقد نص على ذلك المعلم الأول فى باب[ اكتساب المقدمات] من كتاب [ القياس] والحاصل أنه عرف الحركتين جميعاً بالثانية منها التى هى أشهر

والفاضل الشارح: قد تحير:

فى تفسير معنى الفكر ، أولا

وفى تقييده بقوله ( هاهنا) ثانيًا ،

وفى الفرق بين ما يكون عند الانتقال المذكور ، وبين نفس الانتقال ، ثالثًا وحمله مرة على أمر غير الانتقال . ومرة على الانتقال .

مُم جعل الحركة الأولى إرادية ، وسماها فكراً يحتاج فيه إلى المنطق .

والثانية طبيعية ، وسماها حدساً لا يحتاج معه إليه .

وكل ذلك خبط يظهر بأدنى تأمل ، مع ضبط ما قررناه .

وإنما قال : [عن أمور حاضرة]

ولم يقل : [ عن علوم وإدراكات]

لأن الظنون ونحوها قد تكون مبادى أيضا .

وإنما قال : (عن أمور )

ولم يقل : ( عن أمر واحد)

لأن المبادى والتي ينتقل عنها إلى المطالب، انتقالا صناعيًّا، إنما تكون فوق واحدة، وهي

تسليمًا باعتبار . ووضعًا باعتبار آخر . مثل ما يلتزمه الحجيب بالقياس إليه ، وإلى السائل . وقد يتعرى التسليم عن الوضع ، في مثل ما لا ينازع فيه من المسلمات ، أو الوضع عن التسليم ، في مثل ما يوضع في بعض الأقيسة الخلفية . وربما يطلق الوضع باعتبار أعم من ذلك ، فيقال : لكل رأى يقول به قائل ، أو يفرضه فارض . وبهذا الاعتبار يكون أعم من التسليم وغيره ، وما ذهب إليه الفاضل الشارح في تفسيرهما : وهو أن الوضع ما يسلمه الجمهور والتسلم ما يسلمه شخص واحد. ليس بمتعارف عند أرباب الصناعة ، فأقسام التصديقات بالاعتبار المذكور هي : لاغير وتسليمي . علمي . وظني . ووضعي . ومبدأ البرهان ، علمي . ومبادئ الجدل والحطابة والسفسطة هي الأقسام الباقية . وأما الشعر فلا تدخل مباديه تحت التصديق ، إلا بالحجاز ؛ ولذلك لم يتعرض وإنما أتى الشيخ بحرف العناد في قوله : أو وضعيا . ] 🦈 أو ظنيا . 7 علميا . لتباين العلم والظن بالذات ، ومباينتهما للوضع والتسليم بالاعتبار . ولم يأت بحرف العناد في قوله : [ أو وضعًا وتسليما ] لتشاركهما في بعض المواد .

[ إنما قدم الظن ، على الوضع والتسلم ، لتقدم الخطابة على الحدل في النفع]

قادح في قسمة الظن بالأقسام الثلاثة الشاملة ، لما عدا اليقين ، من مبادى الصناعات

وقول الفاضل الشارح:

والثبات والمطابقة الجزم وإن أمكن ، فهو الحازم المطابق غير الثابت والجازم غير المطابق : هو الجهل المركب . وقد يطلق الظن بإزاء اليقين : عليهما ، وعلى المظنون الصرف ، لحلوها : إما عن الثبات وحده . أو عنه وعن المطابقة . أو عنهما وعن الجزم . وحينئذ ينقسم ما تعتبر فيه مطابقة الخارج إلى : يقين وأما ما لا يعتبر فيه ذلك ؛ وإن كان لا يخلو عن أحد الطرفين : فإما أن يقارن: أو إنكاراً تسليما والأول : ينقسم : إلى مسلّم عام ، أو مطلق ، يسلمه الجمهور أو محدود تسلمه طائفة . وإلى خاص يسلمه شخص : أو متنازع أو متعلم إما معلم والثاني : يسمى وضعًا . فمنه ما تصادر به العلوم ، وتبتني عليه المسائل . ومنه ما يضعه القايس الحلق ﴿ وإن كان مناقضًا لما يعتقده ، ليثبت به مطلوبه . ومنه ما يلتزمه المحيب الجدلي ، ويذب عنه . ومنه ما يقول به القائل باللسان دون أن يعتقده ؛ كقول من يقول : لا وجود للحركة فإن جميع ذلك يسمى أوضاعاً ، وإن كانت الاعتبارات محتلفة

وقد يكون حكم واحد :

(٦) وهذا الانتقال لا يخلو من ترتيب فيما يتصرف فيه ، وهيأة ٠

(٧) وذلك الترتيب والهيأة ، قد يقعان على وجه صواب، وقد يقعان لا على وجه صواب

والسبب في ذلك اختلاف مراتب الإدراك :

بالضعف . والقوة . والنقصان . والكمال .

فالمطلوب تصوره ، معلوم بإدراك ناقص ، مطلوب استكماله

والمطلوب تصديقه ، معلوم الحدود ، مطلوب الحكم عليها .

(٦) أقول: يريد بالانتقال ، الحركة من المبادئ إلى المطالب .

وقد ذكرنا: أن المبادئ لكل مطلوب إنما تكون فوق واحدة ، ولا يحصل من الأشياء الكثيرة شيء واحد ، إلا بعد صير ورتها ، علة واحدة لذلك الشيء ؛ لأن المعلول الواحد له علة واحدة .

والتأليف : هو جعل الأشياء الكثيرة شيئًا يمكن أن نطلق عليه [ الواحد] بوجه . فالمبادئ تتأدى إلى المطالب بالتأليف وكذلك قديكون للمبادىء بالنسبة إلى المطالب . والتأليف المراد به فى هذا الموضع لا يخلو :

من أن يكون لبعض أجزائه عند البعض وضع ما ، وذلك هو الترتيب .

ومن أن يعرض لحميع الأجزاء صورة ، أو حالة ، بسببها يقال لها [ واحد] وهي الهيأة ، وهي متأخرة بالذات عن الترتيب ، كما هو متأخر عن التأليف .

فإذن لا يخلوهذا الانتقال من ترتيب وهيأة للمبادى التي ينتقل منها إلى المطالب أيضًا ، ترتيب وهيأة على القياس المذكور .

(٧) أقول : صواب الترتيب في القول الشارح مثلا ، أن يوضع الجنس أولا ، ثم يقيد بالفصل .

وصواب الهيأة أن يجعل للأجزاء صورة وحدانية ، يطابق بها صورة المطلوب . وصواب الترتيب في مقدمات القياس . أن تكون الحدود في الوضع والحمل على ما ينبغى . وصواب الهيأة أن يكون الربط بينها في :

الكيف . **والكم** والجهة على ما ينبغى . (ه) إلى أمورغير حاضرة فيه.

الثلاث ، إلا أن يحمله على الظن الصرف ، حتى يستقيم تقديم الظن ، وإلا بطل التعليل بأقسامه .

وإنما قسم الشيخ التصديق بأقسامه ، ولم يقسم التصور ؛ لأن انقسام التصديق اليها ، انقسام طبيعى ، ليس بالقياس إلى شيء ؛ ولذلك يقتضى تباين الأقيسة المؤلفة منها . بحسب الصناعات المذكورة .

وأما التصور فإنه لا ينقسم إلى أقسام كذلك ، بل ينقسم مثلا إلى :

الذاتى . والعرضى . والجنس . والفصل ، وغيرها ، إنقسامًا عرضيًا ، وبالقياس إلى شيء ؛ فإن الذاتى لشيء قد يكون عرضيًا لغيره .

بخلاف المادة الخطابية التي لا تصير برهانية البتة ،

وتعليل الفاضل الشارح ذلك بأن التصور لا يقبل :

القوة والضعف

والتصديق يقبلهما .

فاسد ؛ لأن التصور لو لم يقبلهما ، لكان المتصور بالحد الحقيقي ، كالمتصور بالرسوم أو الأمثلة .

وإنما نشأ غلطه هذا ، من رأيه الذي ذهب إليه في التصورات أنه لا تكتسب

(٥) أقول: يعنى أن المطلوب لا يكون معلوما وقت الطلب؛ فإن الحاصل لا يستحصل.

فإن قيل: إنكم فسرتم الفكر بالحركة: من المطالب ، إلى المبادئ ، والعود إليها . فإن قيل : إنكم فسرتم الفكر بالحرك ؟ وبم يعرف أنها هي المطالب ، إن لم تكن معلومة أصلا ؟

أجيب : بأن المطلوب يكون حاضراً من جهة ، غير حاضر من جهة أخرى . فالحهتان متغايرتان :

فن الجهة الى لم يحضر ، يُطلب .

ومن الجهة التي حضر ، يتحرك عنه أولا ، ويعرف أنه المطلوب آخراً .

(٩) فالمنطق علم يتعلم فيه ضروب الانتقالات، من أمور حاصلة فى ذهن الإنسان، إلى أمور مستحصلة.

والموهم أنه شبيه به : المشبهات بالمسلمات .

وأما باعتبارهما معاً : فالصواب هو البرهان .

والشبيه به : الجدل والخطابة ، من وجه .

والسفسطة من وجه .

والموهم أنه شبيه به : المشاغبة ؛ فإنها تشبه الجدل .

كما أن السفسطة تشبه البرهان .

والفاضل الشارح ، عد الجدل والخطابة ، في الصواب .

وجعل الشبيه به المغالطة .

والموهم أنه شبيه به : المشاغبة .

ويلزم على ذلك : أن يكون الجدل من جملة الشبيه ؛ لأن المشاغبة توهم أنها جدل

(٩) أقول : هذا إلى آخره رسم المنطق بحسب ذاته ، لا بالقياس إلى غيره .

فالعلم جنسه ، والباقى من قبيل الخواص .

وإنما اخرَّر هذا الرسم ، إلى هذا الموضع ؛ لأن هذه الحاصة ــ أعنى الاشتمال على بيان الانتقالات الجيدة والردية ــ لم تكن بينة .

فلما بانت عرفه بها

وقوله : [ يتعلم فيه] في بعض النسخ [ يتعلم منه ضروب الانتقالات]

والأول : يقتضى حمل الضروب على الضروب الكلية ، التي هي كالقوانين، وبيانها المسائل المنطقية .

والثانى : يقتضى حملها عل جزئياتها المتعلقة بالمواد ، على ما هى مستعملة فى سائر

وإنما قال : [ علم يتعلم فيه ضروب الانتقالات] ولم يقل : [ علم ضروب الانتقالات] (۸) وكثيرا ما يكون الوجه الذى ليس بصواب، شبيهاً بالصواب، أو موهماً أنه شبيه به

وصواب الترتيب في القياس أن تكون أوضاع المقدمات فيه ، على ما ينبغى . وصواب الهيأة أن يكون من ضرب منتج .

والفساد في البابين أن يكون بخلاف ذلك .

وقد أسند الإصابة وعدمها ، إلى الصور وحدها، دون المواد ؛ لأن المواد الأولى الحميع المطالب هي التصورات .

والتصورات الساذجة لا تنسب إلى الصواب والحطأ ما لم تقارن حكمًا .

واستعمال المواد التي لا تناسب المطلوب لا ينفك عن سوء ترتيب وهيأة ، البتة : إما بقياس بعض الأجزاء إلى بعض .

وإما بقياسها إلى المطلوب .

أما المواد القريبة للأقيسة التي هي المقدمات، فقد يقع الفساد فيها أنفسها، دون الهيأة والترتيب اللاحقين لها. وذلك لما فيها من الترتيب والهيأة بالنسبة إلى الأفراد الأولى.

(١٨) أما باعتبار الصور وحدها .

فالصواب هو القياس.

والشبيه به هو الاستقراء ؛ لأنه انتقال من جزئيات إلى كليها ، كما أن القياس انتقال من كلي إلى جزئياته .

والموهم أنه شبيه به هو التمثيل ؛ فإن إيراد الجزئي الواحد في التمثيل ؛ لإثبات الحكم المشترك ، يوهم مشاركة سائر الجزئيات له في ذلك ، حتى يظن أنه استقراء .

وأما باعتبار المواد وحدها ، أعنى القريبة ؛ فإن المواد الأولى لا توصف بالصواب أو غير الصواب كما مر .

والصواب منها : هو القضايا الواجب قبولها .

والشبيه به من وجه :

المسلمات ، والمقبولات ، والمظنونات . ومن وجه آخر :

#### الفصل الأول

#### إشارة

(١) وكل تحقيق يتعلق بترتيب الأشياء حتى يتأدى منها إلى غيرها ، بل بكل تأليف، فذلك التحقيق يحوج إلى تعرف المفردات التي يقع فيها الترتيب والتأليف.

(١) أقول : كل تحقيق : أي كل تحصيل أو إثبات علمي .

والتأليف أقدم من الترتيب بالذات ، كما مر .

والترتيب أخص من التأليف ، لا بأن يوجد تأليف من أشياء لها وضع ما : عقلا ، أو حسا ، من غير ترتيب – فإن ذلك لا يمكن ، بل ربما لا يعتبر فيه الترتيب بل بأن الترتيب المعين يستلزم التأليف المعين ، والتأليف المعين لا يستلزم الترتيب المعين ، بل يستلزم ترتبياً ما ، مما يمكن وقوعه في تلك الأجزاء .

مثلا : التأليف من (۱، ب، ح) يمكن أن يقع على هذا الترتيب، ويمكن أن يقع على ترتيب (ب، ۱، ح) أو غيره، مما يمكن .

والمراد: أن كل تحقيق متعلق بترتيب يؤدى إليه ، بل كل تأليف فإنه يحوج إلى تعرف المفردات التي هي مواد الترتيب والتأليف ؛ لأن اختصاص الترتيب المعين بالتأدية إلى المطلوب دون ما عداه ، مما يمكن وقوعه فيها ؛ إنما يكون من قبيل تلك المواد وأحوالها .

وليس المراد من قوله: ( بكل تأليف) ما يفهم منه أن كل واحد مما هو ( تحقيق ) موصوف بالتعلق بكل واحد من التأليفات المنتجة وغير المنتجة ؛ بل المراد منه أن كل تحقيق ، متعلق بترتيب ، بل بأى تأليف اتفق أنه كذا وكذا .

وإنما قال كذلك ؛ ليعلم أن علة الاحتياج إلى تعرف المفردات ليست هي الترتيب ، بل أعم منه ، وهو التأليف . (١٠) وأحوال تلك الأمور

(١١) وعددُ أصناف ترتيب الانتقالات فيه وهيأتُه جاريان على الاستقامة وأصناف ماليس كذلك \*

لأن المقصود من المنطق بالقصد الأول ليس هو أن تعلم ضروب الانتقالات بل المقصود هو الإصابة في الفكر ، كما تقدم .

والعلم بالضروب إنما صار مقصوداً بقصد ثان ؛ لأن الإصابة مفتقرة إلى ذلك . والفاضل الشارح أفاد أنه إنما قال : [ للمنطق علم يتعلم منه ضروب الانتقالات. والطب علم يتعرف منه أحوال بدن الإنسان ] لأن الجزئيات التي يستعمل المنطق فيها ، كليات في أنفسها هي العلوم . والجزئيات التي يستعمل الطب فيها أبدان جزئية لنوع الإنسان . وقد يحص العلم بالكليات ، والمعرفة بالجزئيات .

ر ۱۰) أقول: العلم بماهيات تلك الأمور معقولات أولى ، وبأحوالها معقولات ثانية وها وهي كونها: ذاتية ، وعرضية ، ومحمولة ، وموضوعة ، ومتناسبة ، وعالم عبراها .

فالعلم بذلك مقصود ثالث يقصد ؛ لأن ضروب الانتقالات تعرف بذلك .

فالأول : هو الضروب المنتجة من القياسات البرهانية ، والحدود التامة .

والثانى : ما عداها مما يشتمل على فساد صورى أو مادى من الأقيسة والتعريفات المستعملة في سائر الصناغات ، ومما لا يستعمل أصلا لظهور فساده .

والعجب: أن الفاضل الشارح عد « الجلدل » و « الحطابة » في المستقيمة ؛ و « الحجب : أن الفاضل الشارح عد « الحطابة » التمثيل ، وفي « الجدل » الاستقراء و « الاستقراء » والتمثيل في غيرها . والعمدة في « الحطابة » التمثيل ، وفي « الجدل » الاستقراء على ما يتبين فيهما .

(٢) وربما أثرت أحوال في اللفظ في أحوال المعنى .

(٣) فلذلك يلزم المنطق أيضاً أن يراعى جانب اللفظ المطلق من حيث ذلك غير مقيد بلغة قوم دون قوم

(٤) إلا فيا يقل \*

الفصل الثالث

إشارة

### (١) ولأن المجهول بإزاء المعلوم

(٢) الانتقالات الذهنية قد تكون بألفاظ ذهنية ؛ وذلك لرسوخ العلاقة المذكورة في الأذهان ؛ فلهذا السبب ربما تأدت الأحوال الخاصة بالألفاظ إلى توهم أمثالها في المعانى وتتغير الألفاظ بتغيرها .

والأغلاط التي تعرض بسبب الألفاظ مثل ما يكون باشتراك الاسم ، مثلا إنما تسرى إلى المعانى لاشتمال الألفاظ الذهنية أيضاً عليها .

(٣) أى نظره فى المعانى إنما يكون بالقصد الأول ، وفى الألفاظ بقصد ثان . ونظره فى الألفاظ من حيثُ ذلك غيرمقيد بلغة قوم دون آخر هو معرفة : إفرادها ، وتركيبها ، واشتراكها ، وتشكيكها ، وسائم أحوالها فى دلالاتها : كدخول السلب على الربط المقتضى للعدول . وكذلك دخولهما على الجهة ، ودخول الجهة عليهما .

وبالجملة سائر ما يذكر في شرائط النقيض والمغالطات اللفظية .

(٤) يريد به ما يختص باللغة التي يستعملها المنطقي ويتغير به حال المعنى فإنه يلزمه أن يتنبه له وينبه عليه ؛ وذلك كدلالة (لام التعريف) — في لغة العرب — على استغراق الحنس وعموم الطبيعة ، ودلالة (إنما) هو على مساواة حدى القضية ، ودلالة (صيغة السلب الكلي) على المتعارف الذي يجيء بيانه .

(١) الجهل البسيط يقابل العلم تقابل العدم والملكة ، ومعه قد يستحصل العلم والجهل المركب يقابله تقابل الضدين ، ومعه لا يمكن أن يستحصل العلم .

وأراد بالمجهول هاهنا الجهل البسيط، وقسمه قسمة مقابلة إلى التصور والتصديق ؛ فإن الأعدام لا تمايز إلا بالملكات ، ولا تنقسم إلا بأقسامها .

(٢) لا من كل وجه ، بل من الوجه الذى لأجله يصلح أن يقعا فيها (٣) ولذلك ما يحوج المنطق إلى أن يراعى أحوالا من أحوال المعانى المفردة ثم ينتقل منها إلى مراعاة أحوال التأليف .

> الفصل الثانى إشارة

(١) ولأن بين اللفظ والمعنى علاقةً ما،

(۲) أى لا من حيث هي معقولات أولى ، وطبائع لأعيان الموجودات ، بل من حيث هي معقولات ثانية

(٣) أقول : التأليف صنفان : أول ، وثان .

والأول: يقع في الأحوال الشارحة ، وفي القضايا . وأجزاؤه مفردات تذكر أحوالها الصورية في [ إيساغوجي ] ، والمادية في [ قاطيغورياس ] .

والثانى : يقع فى الحجج ، وأجزاؤه قضايا ، هى : مفردات بالقياس إليها ، ومؤلفات والثانى : يقع فى الحجج ، وأجزاؤه قضايا ، هى المدرات بالقياس إليها ، ومؤلفات بالقياس إلى ما قبلها . وتذكر أحوالها :

ر ۱) المولى . تشكي . . وجود في الكتابة .

ووجود في الحماية . والكتابة تدل على العبارة ، وهي على المعنى الذهني ، وهما دلالتان وضعيتان تختلفان باختلاف الأوضاع .

وللذهبي على الحارجي دلالة طبيعية لا تختلف أصلا ، فبين اللفظ والمعنى علاقة على الله على الحارجي والعين . غير طبيعية ؛ فلذلك قال [ علاقة ما] لأن العلاقة الحقيقية هي التي بين المعنى والعين . (ه) وقد يجهل من جهة التصديق إلى أن يتعلم ، مثل كون القطر قويا على ضلعى القائمة التي يوترها .

وكل منطق في الطول منطق في القوة ولا ينعكس.

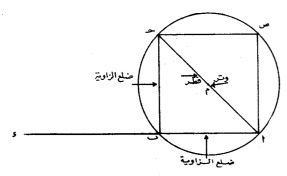
وإذا تقرر هذا فنقول: إذا فرض خطان متباينان فى الطول، ومنطقان فى القوة، كخطين يكون نسبة أحدهما إلى الآخر نسبة الحمسة إلى جذر الثلاثة مثلا؛ فإنه يسمى مجموعهما بر ذى الاسمين) وفضل أطولهما على الأصغر بر المنفصل) وأحوالهما مذكورة فى المقالة العاشرة من كتاب (الأصول).

(٥) الزاوية القائمة هي كل واحدة من الحادثتين المتساويتين على جنبتي خط مستقيم يتصل بآخر مثله لا على الاستقامة ويسمى الحطان ضلعيهما .

وتشبُّه الزاوية مع ضلعيها بالقوس ؛ ولذلك يسمى كل خط ثالث متعرض يتصل بهما (وترا) بالقياس إليهما ، ويسمى أيضاً (قطرا)

لأنه يكون قطراً للدائرة التي يمر محيطها بالزوايا الثلاث الحادثة من الحطوط الثلاثة . وأيضاً لأنه ينصف السطح المتوازى الأضلاع الذي يحيط به الضلعان .

وهذه صورتها



\* الزاوية ا ب ح تكون قائمة اذا كانت مساوية للزاوية ب حد ؛ لأنهما حدثتا على جنبتى الحط المستقيم حب المتصل بالخط أ و في غير جهة امتداده . والزاوية ب مع ضلعيها ا ب ، ب ح تشبه القوس ؛ لأنها زاوية ، الخصوص أنها قائمة .

والحط اح: يسمى (وتراً ) بالنسبة لهذين الضلعين لأنه متعرض قد اتصل بهما . . `

ويسمى (قطراً ) لأنه قطر الدائرة التي مركزها (م) والتي يمر محيطها بالزوايا الثلاث 🔼 ا ، 🗘 ب ، 🗠 ح، المنادئة من التقاء الحطوط الثلاثة — ا ب ، ب ب ح ، ح ا د — بعضها ببعض .

ويسمى ( قطراً ) أيضاً لأنه ينصف السطح المتوازى الأضلاع – ا ب ح ص – الذى يحيط به ضلعا الزاوية الفائد – ا ب ح ص – الذى يحيط به ضلعا الزاوية الفائد – ا ب ح – والضلعان المحيطان هما آب، ك ب ح . و إحاطة هذين الضلعين بالسطح المتوازى الأضلاع إحاطة -. و أحاطة كاملة أوبعة أضلاع لا اثنان .

(٢) فكما أن الشيء قد يُعلم تصوراً ساذجاً، مثل علمنا بمعنى اسم المثلث، وقد يعلم تصوراً معه تصديق

(٣) مثل علمنا أن كل مثلث فإِن زواياه مساوية لقاًمُتين

(٤) كذلك الشيء قد يجهل من طريق التصور ، فلا يتصور معناه إلى أن يتعرف مثل [ ذى الاسمين ] و[ المنفصل ] وغيرهما .

(٢) تنبيه على عدم العناد بين التصور والتصديق ؛ فإن أحدهما يستلزم الآخر ، بل العناد بين عدم التصديق مع التصور الذي عبر عنه بقوله : [ ساذجا] وبين وجوده معه . وإنما قال : [ بمعنى اسم المثلث] ولم يقل [ بمعنى المثلث] لأن التصور قد يكون بحسب الاسم ، وقد يكون بحسب الذات

والأول : قد يتعرى عن التصديق .

والثاني : لا يتعرى ؛ لأنه متأخر عن العلم بهيأة التصور ، فلا يحسن التمثيل به في التصور الساذج .

ر ٣) ذلك تصديق يبرهن عليه في الشكل الثاني والثلاثين ، في المقالة الأولى من كتاب ( الأصول ) ل ( إقليدس )

(٤) أقول: تعريفهما يحتاج إلى مقدمات هي هذه:

نقول: لما كانت الأعداد إنما تتألف من (الواحد) فالنسبة التي لبعضها إلى بعض تكون لا محالة بحيث يعد كلا المنتسبين إما أحدهما أو ثالث ، أعنى أقل منهما ، حبى الواحد. وهي النسب العددية ، والمقادير التي نوعها واحد ، كالخطوط مثلا أو السطوح، فلها إما نسب عددية تقتضي تشاركها ، أو نسب تختص بها ، وهي التي تكون بحبئ لا يعد المنتسبين أحدهما ، ولا شيء يعد غيرهما ، وهي تقتضي تباينهما .

فالنسب المقدارية الشاملة لهما أعم من العددية . والخط المساوى لضلع المربع يحيط به؛ ولذلك يقال له : إنه قوى عليه ؛ فإن المربع يتكون من ضرب ذلك الخط في نفسه .

وبدلك يمان ك. إن توق عليه الميارك مقدار ا مفروضاً . والأصم ما يباينه ، فالحط المنطق في والمنطق من المقادير ما يشارك مقدار ا مفروضاً . الطول ما يشارك خطاً آخر مفروضاً بنفسه . والمنطق في القوة ما يتشارك مربعا هما .

(٦) فالسلوك الطلبي منَّا في العلوم ونحوها .

إما أن يتجه إلى تصور يستحصل.

وإما أن يتجه إلى تصديق يستحصل.

وقد جرت العادة بأن يسمى الشيء الموصل إلى التصور المطلوب [قولا شارحاً] في هنه حد ومنه رسم ونحوه

فهذا القطر قوى على ضلعى القائمة التي يوترها القطر ، أى يساوى مربعه مربعيهما ؛ فإن قوة الحط مربعه الذي يحيط به كما مر .

وإن فوه احط سربعه المحلف يست . مثلا : إذا كان أحد الضلعين أربعة ، والآخر ثلاثة ، فالقطر يكون خمسة ؛ لأن مربعه ــ وهو خمسة وعشرون ــ يساوى مجموع مربعيهما ، وهما : ستة عشر ، وتسعة .

مربعة على الله المعروف بـ ( العروس) وهو السابع والأربعون من وبرهان ذلك مذكور في الشكل المعروف بـ ( العروس) وهو السابع والأربعون من المقالة الأولى من ( الأصول )

وإنما قال ( في التصور والمجهول إلى أن يتعرف . وفي التصديق المجهول إلى أن يتعلم) لأن المعرفة والعلم كما ينسبان إلى الجزئي والكلى ، قد ينسبان إلى الإدراك المسبوق بالعدم ، أو إلى الأخير من الإدراكين لشيء واحد يتخلل بينهما عدم ، وإلى المجرد عن هذين الاعتبارين

ولذلك لا يوصف ( الإلـــّه تعالى) بـ ( العارف ) ويوصف بـ ( العالم ) .

وبدن مريوست رئيس وبدن من الله والمركب ، ولذلك يقال (عرفت الله) ولا يقال (علمته) وقد ينسبان إلى البسيط والمركب ، ولذلك يقال (عرفت الله) ولا يقال (التصديق للركبه بالتعرف) وخص التصديق لتركبه بالتعمل)

(٦) أقول : يريد بقوله [ ونحوها] ما عدا التصور التام ، واليقين من التصورات الناقصة ، والظنون .

واعلم أن الحد يتألف من الذاتيات ، والرسم من العرضيات .

والحد في اللغة المنع ، ويقال للحاجز بين الشيئين حد . وحد الشيء طرفه . وإنما سمى الطرف حدا ؛ لأنه يمنع أن يدخل فيه خارج ، أو يخرج عنه داخل .

(٧) وأن يسمى الشيء الموصل إلى التصديق المطلوب [حجة]: فنها[قياس].

ومنها [استقراء].

(٨) ومنهما يصار من الحاصل إلى المطلوب.

فلا سبيل إلى درك مطلوب مجهول إلا من قبَل حاصل معلوم .

(٩) ولا سبيل أيضا إلى ذلك، مع الحاصل المعلوم، إلا بالتفطن للجهة التي

لأجلها صار مؤديا إلى المطلوب ،

والرسم هو الأثر .

والذاتيات هي أمور داخلة ، وتدل على شيء هي ماهيته ، والداتيات هي آثاره وعوارضه . والعرضيات خارجة ، وتدل على شيء هي آثاره وعوارضه . فسمى التعريف بتلك (حدا) وبهذه (رسما)

وقوله [ ونحوه] يريد به ما دونُ الرسم من الأمثلة وغيرها .

٧) أقول :

القياس : تقدير الشيء على مثال شيء آخر ، يقال : قاس القذة بالقذة . والقائس يقيس الجزئي بالكلي في الحكم الثابت للكلي .

والاستقراء: قصد القرى قرية فقرية. يقال: استقريت البلاد إذا تتبعها: تخرج من أرض إلى أرض. والمستقرى يتتبع الجزئيات جزئياً فجزئياً ليتحصل الكلي.

قوله (ونحوه) يريد به التمثيل ، ويسميه الفقهاء قياساً ؛ لأنه الحاق جزئى بجزئى آخر فى كم

(٨) يريد بـ ( الحاصل المعلوم ) مبادىء ذلك المطلوب التي مر ذكرها .

(٩) أقول: يريدب (التفطن) ملاحظة الترتيب والهيأة المذكورين؛ لأن حصول المبادئ وحدها لو كان كافياً، لكان العالم بالقضايا الواجب قبولها، عالماً بجميع العلوم. وأيضاً، فربما علم الإنسان أن البكر لا تحبل، وأن هذه مثلاً بكر، ثم يراها عظيمة

البطن فيظنها حبلى وذلك لعدم الترتيب والهيأة في علميه . وعليه يقاس في التصور

## الفصل الحامس إشارة

#### إلى دلالة اللفظ على المعنى

(١) اللفظ يدل على المعنى .

إما على سبيل المطابقة ، بأن يكون ذلك اللفظ موضوعاً لذلك المعنى و بإزائه: مثل دلالة «المثلث » على الشكل الحيط به ثلاثة أضلع .

وأما على سبيل التضمن بأن يكون المعني جزأ من المعنى الذى يطابقه اللهظ: مثل دلالة « المثلث » على « الشكل » فإنه يدل على « الشكل » ، لا على أنه اسم لمعنى جزؤه الشكل .

وإما على سبيل الاستتباع والالتزام ، بأن يكون اللفظ دالا بالمطابقة على معنى ، ويكون ذلك المعنى يلزمه معنى غيره كالرفيق الخارجى ، لا كالجزء منه ، بل هو مصاحب ملازم له ، مثل دلالة لفظ « السقف » على « الحائط » و « الإنسان » على « قابل صنعة الكتابة » \*

## الفصل الرابع

#### إشارة

- (١) فالمنطق ناظر في الأمور المتقدمة المناسبة لمطلوب مطلوب .
  - (٢) وفي كيفية تأديها بالطالب إلى المطلوب المجهول .

فقصاري أمر المنطقي، إذن:

أن يعرف مبادئ القول الشارح ، وكيفية تأليفه ، حداً كان أو غيره. وأن يعرف مبادئ الحجة ، وكيفية تأليفها قياسا كان أو غيره.

(۳) وأول ما يفتنح به منه فإعا يفتنح بالأشياء المفردة التي منها يتألف الحدوالقياس وما يجرى مجراهما، فلنفتتح الآن

(٤) ولنبدأ بتعريف كيفية دلالة اللفظ على المعنى \*

(١) أقول: لا يريد بذلك ، المطالب الجزئية التي مع المواد ، كحدوث العالم ، بل المطالب الكلية: التصورية ، أو التصديقية ، المجردة عن المواد ، حقيقة كانت أو غير حقيقية. والأمور المتقدمة هي مباديها المناسبة لها على الوجه الكلى القانوني أيضاً

(٢) أي في حال مناسبتها والتفطن المذكور .

وُبالجملة فقد صرح فى هذا الفصل ، إذ ذكر أن المنطقى ناظر فىالأمور المتقدمة المناسبة ، وأن قصارى أمره ، أن يعرف فى مبادىء القول الشارح والحجة ، بالاحتياج إلى المنطق فى الحركة الأولى من حركتى الفكر ، وفيا يتلوهما من باقى كلامه ، بالاحتياج إليه فى الحركة الثانية ، وذلك يؤكد ما قلناه أولا .

- (٣) أقول : يريد به ما تبين في كتاب (ايساغوجي)
- (٤) فبدأ بما هو أبعد من المقصود الأول من المنطق؛ لانحلال المقصود إليه آخر الأمر.

<sup>(</sup>١) أقول :

دلالة المطابقة وضعية صرفة .

ودلالتا التضمن والالتزام باشتراك العقل ، والوضع ، ويشترط فيهما أن لايكون الاسم دالا بالاشتراك على المعنى وعلى جزئه ، كالممكن على العام والحاص ، أو عليه وعلى لازمه ، كالشمس على الجرم والنور

بل يكون بانتقال عقلي عن أحدهما إلى الآخر .

## الفصل السادس

#### إشارة

#### إلى المحمول

(١) إذا قلنا: إن « الشكل» محمول على « المثلث » ، فليس معناه أن حقيقة « المثلث » هي حقيقة « الشكل » .

ولكن معناه: أن الشيء الذي يقال له « مثلث » هو بعينه يقال له: إنه « شكل » : سواء كان في نفسه معنى ثالثاً ، أو كان في نفسه أحدهما \*

(١) أقول : هذا البحث بورد بعد مباحث الألفاظ ، ولعل الشيخ أورده ها هنا ليعرف أن إطلاق الاسم على المعنى ليس بحمل .

والحمل الذي بينه في هذا الفصل هو حمل « هو هو » المسمى بحمل المواطأة ، ومعناه كما قال : أن الشيء الذي يقال له « المثلث » هو بعينه يقال له : « إنه شكل » سواء كان ذلك الشيء في نفسه معنى ثالثاً مغايراً للمثلث والشكل ، أو كان في نفسه هو المثلث بعينه ، أو الشكل بعينه .

فهذا الحمل يستدعى اتحاد الموضوع والمحمول من وجه ، وتغايرهما من وجه . وما به الاتحاد غير ما به التغاير .

فما به الاتحاد شيء واحد ، وهو الذي عبر عنه الشيخ بر الشيء].

وما به التغاير قد يمكن أن يكون شيئين متغايرين يضاف كل واحد مهما إلى ما به الاتحاد: كر (النطق) و (الضحك) المضافين إلى الإنسان اللذين يعبر عهما بالشاحك) و (الناطق) وحينئذ إن جعلا موضوعاً ومحمولا كان ما به الاتحاد شيئاً نالياً مغايراً لهما .

وذلك معنى قوله (كان في نفسه معنى ثالثاً)

قوله في الالتزام [ مثل دلالة لفظ السقف على الحائط ، والإنسان على قابل صنعة الكتابة ]

ذكر له مثالين :

أحدهما : لازم لا يحمل على ملزومه .

والثاني : لازم يحمل .

و إنما قال : [ قابل صنعة الكتابة] ولم يقل (الكاتب) لأن الأول يلزم الإنسان، والثاني لا يلزمه .

وذهب الفاضل الشارح إلى أن ( الالتزام مهجور فى العلوم) واستدل عليه بأن الدلالة على جميع اللوازم محالة ؛ إذ هي غير متناهية

وعلى البين منها باطلة ؛ لأن البين عند شخص ربما لا يكون بينا عند آخر ، فلا يصلح لأن يعول عليه .

أقول : وهذا بعينه يقدح في المطابقة أيضاً ؛ لأن الوضع بالقياس إلى الأشخاص المسلمات ال

والحق فيه : أن الالتزام في جواب « ما هو » وما يجرى مجراه من الحدود النامة لا يجوز أن يستعمل على ما يجيء بيانه .

وأما فى سائر المواضع فقد يعتبر ، ولولا اعتباره لم يستعمل فى الحدود والرسوم الناقصة الحالية عن الأجناس ؛ إذ هى لا تدل على الماهيات المحدودات إلا بالالتزام كما يتبين ، وفى نسخة كما بين .

## الفصل السايع إشارة

### إلى اللفظ المفرد والمركب

(١) إعلم أن اللفظ قد يكون مفرداً ، وقد يكون مركبًا .

واللفظ المفرد: هو الذي لا يراد بالجزء منه دلالة أصلا ، حين هو جزؤه. مثل تسميتك إنسانًا بعبد الله ؛ فإنك حين تدل بهذا على ذاته ، لا على صفته من كونه « عبدالله » فلست تريد بقولك « عبد » شيئًا أصلا . فكيف إذا سميته بـ « عيسى » ؟

بلى ، فى موضع آخر قد تقول « عبد الله » و تعنى بـ « عبد» شيئاً ، وحينئذ كون « عبد الله » نعتاً له ، لا إسماً ، وهو مركب لا مفرد .

والمركب: هو ما يخالف المفرد، ويسمى « قولا »

فنه قول تام، وهو الذي كل جزء منه لفظ تام الدلالة: اسم، أو فعل وهو الذي يسميه المنطقيون «كلمة» — وهو الذي يدل على معنى موجود لشيء غير معين في زمان معين من الأزمنة الثلاثة، وذلك مثل قولك: حيوان ناطق.

ومنه قول ناقص، مثل قولك « في الدار » وقولك « لا إنسان » فإن الجزء من أمثال هذين يراد به الدلالة، إلا أن أحد الجزأين أداة لا يتم مفهومها

وقد يمكن أن يكون شيئاً واحداً يضاف إلى ما به الاتحاد ، ك (التثليث) المضاف إلى الشكل الذي يعبر عن المجموع بـ ( المثلث ) وحينئذ :

يى السكن الحك المجموع موضوعاً كان المحمول ما به الاتحاد وحده مجرداً عما به التعاد وحده مجرداً عما به التغاير ، كما يقال : إن المثلث شكل .

وإن جعل محمولا كان الموضوع ما به الاتحاد وحده ، كما يقال مثلا : إن الشكل مثلث . وذلك معى قوله [ أو كان في نفسه أحدهما] .

ونوع آخر من الحمل يسمى حمل الاشتقاق وهو حمل « هو ذو هو » وهو كالبياض على الجسم ، والمحمول بذلك الحمل لا يحمل على الموضوع وحده بالمواطأة ، بل يحمل مع لفظ « ذو » كما يقال : الجسم ذو بياض ، أو يشتق منه اسم كالأبيض ، فيحمل بالمواطأة عليه ، كما يقال : الجسم أبيض . والمحمول بالحقيقة هو الأول .

إلا بقرينة مثل « لا » و « فى » فإن القائل : « زيد لا » و « زيد فى ... » لا يكون قد دل على كمال ما يدل عليه فى مثله ، ما لم يقل « فى الدار » أو « لا يكون قد دل على كأن « فى » و « لا »، أداتان ليستا كالأسماء والأفعال \*

(١) أقول: قيل فى التعليم الأول: إن المفرد هو الذى ليس لجزئه دلالة أصلا. واعترض عليه بعض المتأخرين، «عبدالله » وأمثاله ، إذا جعل علماً لشخص ؛ فإنه مفرد ؛ مع أن لأجزائه دلالة ما .

م استدركه فجعل المفرد « ما لا يدل جزؤه على جزء معناه » وأدى ذلك إلى أن ثليَّثالقسمة بعض من جاء بعده ، وجعل اللفظ: إما أن لا يدل جزؤه على شيء أصلا ، وهو المفرد .

أو يدل على شيء غير جزء معناه ، وهو معناه المركب

أو على جزء معناه وهو المؤلف .

والسبب فى ذلك سوء الفهم وقلة الاعتبار لما ينبغى أن يفهم ويعتبر ؛ وذلك لأن دلالة اللفظ لما كانت وضعية كانت متعلقة بإرادة المتلفظ الجارية على قانون الوضع ، فا يتلفظ به ، ويراد به معنى ما ، ويفهم منه ذلك المعنى ، يقال له : إنه دال

على ذلك المعنى . وما سوى ذلك المعنى مما لا تتعلق به إرادة المتلفظ ، وإن كان ذلك اللفظ ، أو جزء منه \_ بحسب تلك اللغة ، أو لغة أخرى ، أو بإرادة أخرى \_ يصلح لأن يدل به عليه ، فلا يقال له : إنه دال عليه .

وإذا ثبت هذا فنقول: اللفظ الذي لا يراد بجزئه دلالة على جزء معناه لا يخلو: من أن يراد بجزئه دلالة على شيء آخر.

أو لا يراد .

وعلى التقدير الأول لا تكون دلالة ذلك الجزء متعلقة بكونه جزأ من اللفظ الأول ، بل قد يكون ذلك الجزء بذلك الاعتبار لفظا برأسه دالا على معنى آخر ، بإرادة أخرى وليس كلا منا فيه .

فإذن لا يكون لجزء اللفظ الدال من حيث هو جزؤه ، دلالة أصلا ، وذلك هو

التقدير الثانى بعينه ، فحصل من ذلك أن اللفظ الذى لا يراد بجزئه دلالة على جزء معناه ، لا يدل جزؤه على شيء .

فإذن الرسمان ــ أعنى القديم والمحدث ــ للمفرد ، متساويان فىالدلالة ، من غير عموم . خصوص .

ولو تأمل متأمل وأنصف من نفسه لا يجد بين لفظ «عبد» من «عبد الله» إذا كان علما ، وبين لفظ «إن» من «إنسان» تفاوتا في المعنى ، فإن كليهما يصلحان لأن يدل لهما في حال آخر على شيء.

وأما كون الأول منقولا من نعت ، والثانى غير منقول ، فأمر يرجع إلى حال الألفاظ ولا يتغير بهما أحوال الاسم فى الدلالة .

فظهر من ذلك أن الرسم المنقول من التعليم الأول صحيح ، وأن « المفرد » في المعنى شيء واحد ، وكذلك ما يقابله هو المسمى « مركبا » أو « مؤلفا »

ونرجع إلى تتبع ألفاظ الكتاب فنقول: قال الشيخ [ المفرد هو الذى لا يراد بالجزء منه دلالة أصلا] زاد فى الرسم القديم ذكر (الإرادة) تنبيهاً على أن المرجع فى دلالة اللفظ هو إرادة المتلفظ.

وقال : [ حین هو جزؤه] لیعلم أن الجزء ــ من حیث هو جزء ــ لا یدل علی شیء آخر ، فإن دل بارادة أخرى علی شیء آخر ، لا یکون من حیث هو جزؤه ، ولا ینافی ما قصدناه .

وجعل مقابل (المفرد) (مركبا) فإن الفرق بين ( المؤلف ) و (المركب) على الاصطلاح الجديد لا فائدة له في هذا العلم .

قوله [ فمنه قول تام وهو الذي كل جُزء منه لفظ تام الدلالة اسم أو فعل] أقول : الأقوال تنحل إلى ثلاثة أشياء : أسماء ، وأفعال ، وحروف .

وتشترك فى أربعة أشياء ؛ وهى كونها ، ألفاظا ، مفردة ، دالة على المعانى ، بالوضع والتواطؤ .

فإن المعنى الجامع لهذه الأربعة جنسها ، وتفترق أولا بفصلين ، هما : دلالتها في انتسها ، أو في غيرها وذلك لأنه:

وجميعها مجردة عن الزمان المعين الذي يحصل فيه المعنى . أما ما تعين زمانه بحسب حصول المعنى فيه فهو الفعل لا غير ، وهو المراد من قوله [ في زمان معين من

الثلاثة ]

والحد الذى أورده الشيخ ناقص غير متناول لجميع الذاتيات ، لا سيم الفصل الذى يميزه عن الحرف إلا بالتزام .

والحد التام للفعل التام ، أن يقال : الفعل لفظ مفرد يدل بالوضع على معنى مستقل بنفسه ، ويتعلق بشي ء لا بعينه في زمان من الأزمنة الثلاثة يعينه ذلك التعلق .

فالأفعال الناقصة ما تنقص فيها الدلالة على نفس المعنى فيحتاج إلى جزء يدل عليه ، كقولنا : كان زيد قائماً ، وهى التى يسميها المنطقيون « كلمات وجودية » . وقد ظن بعضهم أن الفعل البسيط – أعنى المجرد عن الأسم – الذى يسميه المنطقيون « كلمة » لايوجد فى لغة العرب ؛ لاشتمال أكثر الأفعال على الضائر ، وهو ظن فاسد يتحققه – وفى نسخة « يحققه » – النحاة ؛ فإن قولنا : « قام » فى « قام زيد » خال عن الضمير ، وإن كان مشتملا على ضمير فى عكسه .

و «الكلمة» في لغة اليونانيين ، كانت تدل بانفرادها على وقوعها في الحال وتسمى «قائمة» ثم تصرف إلى الماضي أو المستقبل بأدوات لذلك تقترن بها .

وظهر من حد الفعل أن الاسم لفظ مفرد يدل بالوضع على معنى يستقل بنفسه ولا يقتضى وقوعه فى زمان يتعين بحسبه والحرف لفظ مفرد يدل بالوضع على معنى فى غيره .

والتأليف الثنائي بين هذه الثلاثة يمكن على ستة أوجه:

اثنان مهايتامان بحسب النحو ، وهو ما يتألفمن اسمين ، أو من اسم وفعل ، يسند أحدهما إلى الآخر ، كقولنا : زيد قائم ، وقام زيد .

وقول الشيخ [ إن القول التام هو الذي كلّ جزء منه لفظ تام الدلالة . اسم أو فعل] يوهم أن التام منها ثلاثة .

لكن التأليف من فعلين غير ممكن ؛ لاحتياج كل واحد مهما إلى الاسم ، فيرجع التام إلى القسمين المذكورين ؛ إلا أن قوله فى المثال [حيوان ناطق] يدل أن على المؤلف

كما أن من الموجودات : قائماً بنفسه ، هو الجوهر ؛ وقائماً بغيره هو العرض . ومن المعقولات : معقولا بنفسه هو الذات ، ومعقولا بغيره هو الصفة .

كذلك من الألفاظ : ما هو دال في نفسه ، ودال في غيره .

والأخير : هو الحرف ، وهو الأداة .

والأول : جنس يقسمه فصلان آخران : هما التعلق بزمان معين من الأزمنة الثلاثة ؛ والتجرد عن ذلك .

والأخير : هو الأسم .

والأول: هو الفعل ، ويسميه المنطقيون « كلمة » . والفعل عند النحاة أعم منه عند المنطقيين ؛ فإنهم يسمون الكلمات المؤلفة مع الضمائر ؛ كقولنا : أمشى ، أيضاً ، فعلا . ففصول الفعل ، ملكات . وفصول الاسم والحرف أعدامها . والأعدام تعرف به « الملكات » ولا ينعكس ؛ فلذلك اقتصر الشيخ على إيراد حد الفعل ؛ إذ هو يتناول حديهما بالقوة ، فقال في حده : [ هو الذي يدل على معنى موجود ، لشيء غير معين ، في زمان معين ، من الأزمنة الثلاثة .]

والفعل لا ينفك ـ بعد الأمور الحمسة ، أعنى الأربعة المشتركة ، والاستقلال في الدلالة المشترك بينه وبين الاسم ـ عن شيئين :

أحدهما: كون معناه موجوداً لغيره ، مرتبطاً لذاته به . وذلك الغير هو الفاعل . وهو قد يكون معيناً وقد لا يكون ، لكن وجود التعين وعدمه لا يتعلق بالفعل نفسه ، فهو فى نفسه إنما يقتضى الاحتياج إلى غير لا بعينه ، لا إلى غير بشرط أن يكون لا بعينه ؛ فإن بينهما فرقاً كبيراً وهو المراد من قوله [ موجود لشيء غير معين] .

وقد تشاركه الأسماء المتصلة بالأفعال كالفاعل ، والمفعول ، والصفة ؛ في هذا .

والثانى : حصوله فى زمان معين

فإن من الأسماء ما يدل على نفس الزمان كالوقت

ومنها ما يدل على ما جزؤه الزمان كالصبوح

ومنها ما يدل على معنى إنما يحصل فى زمان لا بعينه ، كجميع الأسماء المتصلة بالأفعال.

#### الفصل الثامن

#### إشــارة

## إلى اللفظ الجزئي، واللفظ الكلي

(١) اللفظ قد يكون جزئيا ، وقد يكون كليا .

والجزئي هو الذي نفس تصور معناه يمنع وقوع الشركة فيه ، مثل المتصور من زيد.

وإذا كان الجزئى كذلك ، فيجب أن يكون الكلى ما يقابله؛ وهو الذى نفس تصور معناه لا يمنع وقوع الشركة فيه · فإن امتنع امتنع لِسبب من خارج مفهومه ·

فبعضه يكون مشتركًا فيه بالفعل. مثل الإنسان .

وبعضه يكون مشتركاً بالقوة والإمكان، مثل الشكل الكرى المحيط باثنتي عشرة قاعدة مخمسات.

وبعضه ليس تقع فيه شركة لابالفعل ، ولا بالقوة والإمكان ، لسبب غير قس مفهومه ، مثل الشمس عند من لا يجوز وجود شمس أخرى مثال الجزئى : زيد ، وهذه الكرة المحيطة بتلك وهذه الشمس . مثال الكلى : الإنسان ، والكرة المحيطة بها مطلقة ، والشمس \*

والإضافي : هو كل أخص يقع تحت أعم ، ولو كان كلياً بالمعنى الأول ، كالإنسان تحت الحيوان .

من الموصوف والصفة يعد فى الأقوال التامة . وحينئذ يكون ما ذهب إليه النحاة أخص ، لكنه أسد"؛ لأن التام عندهم لا يقع موقع المفرد ، وهذا يقع .

قوله فى القول الناقص [إلا أن أحد الجزأين أداة لا يتم مفهومها إلا بقرينة] لما كانت الأداة لا تدل إلا على معنى فى غيرها احتاجت فى الدلالة إلى غير يتقوم مدلولها به ، وهو المراد بالقرينة . فالأداة المقارنة لها تدل على كمال ما يدل عليه فى مثلها ، كقولنا [لا إنسان]

والفاقدة إياها وإن اقترنت بغيرها لا تكون تدل على كمال ما يدل عليه فى مثلها ، كقولنا « زيد لا . . . »

والأول : تأليف ناقص ؛ لأنها في قوة مفرد .

والثاني : ليس بتأليف إلا بعد الانضياف إلى القرينة .

<sup>(</sup>١) أقول: الجزئي الذي رسمه هو الحقيقي .....

الفصل التاسع

إشـــارة

إلى الذاتي والعرضي: اللازم والمفارق

(١) وقد تكون من المحمولات ذاتية ، وعرضية لازمة ، وعرضية مفارقة ، ولنبدأ بتعريف الذاتية .

إعلم أن من المحمولات محمولات مقومة لموضوعاتها. ولست أعنى بالمقوم المحمول الذي يفتقر الموضوع إليه في تحقق وجوده ، ككون الإنسان مولوداً ، أو مخلوقاً ، أو محدثاً . وكون السواد عرضاً . بل المحمول الذي يفتقر إليه الموضوع في تحقق ماهيته ويكون داخلا في ماهيته جزءا الذي يفتقر إليه الموضوع في تحقق ماهيته ويكون داخلا في ماهيته جزءا منها . مثل الشكلية للمثلث ، أو الجسمية للإنسان ؛ ولهذا لا يفتقر في تصور الجسم جسما إلى أن نمتنع عن سلب المخلوقية عنه ، من حيث نتصوره جسما ونفتقر في تصور المثلث مثلثا إلى أن نمتنع عن سلب الشكلية عنه ، وإن كان هذا فرقاً غير عام . بل قد يكون بعض اللوازم غير المقومة بهذه الصفة على ما سيتلى عليك . ولكنه في هذا الموضع فرق \*

ويقابلهما الكلي بمعنيين.

وقوم قسموا الكلى إلى أقسام ستة ، بأن قالوا :

إما أن يوجد في كثيرين غير متناهية . أو متناهية .

أو في واحد فقط . أو لا يوجد أصلا .

والأخيران : إما أن يمكن وجودهما فى كثيرين ، أو لا يمكن بسبب غير المفهوم . وأمثلتها : الإنسان ، والكواكب ، والشمس عند من يجوز نظيرها ، والإله ، والكرة المذكورة ، وشريك البارى .

وفيها ذكره الشيخ كفاية . وما فى الكتاب ظاهر .

<sup>(</sup>١) أقول : كل محمول فهو كلى حقيقى ؛ لأن الجزئى الحقيقى – من حيث هو جزئى – لا يحمل على غيره .

وكل كلى فهو محمول بالطبع على ما هو تحته ، وربما يخالف الوضع الطبع ، كقولنا : الجسم حيوان أو جماد .

وأراد الشيخ بالمحمولات ها هنا ما هي بالطبع .

يريد به القسم الأول من الذاتى ، وهو الذاتى عند الجمهور ، وقد يقال له : جزء الماهية بالمجاز ؛ فإن الجزئى الحقيقى لا يحمل على كله بالمواطأة . والذاتى يحمل على الماهية ، بل إنما يكون اللفظ الدال عليه جزءاً من حدها ، فهو يشبه الجزء لذلك ، وقد اضطر إلى إطلاق الجزء عليه لعوز العبارة عنه .

ثم إنه بين الفرق بين علل الماهية ، وعلل الوجود ، بالحاصية المذكورة الأخيرة ؛ فإنها موجودة لعلل الماهية غير موجودة لعلل الوجود ، فقال

[ ولهذا لا نفتقر فى تصور الجسم جسما إلى أن نمتنع عن سلب المحلوقية عنه ، من حيث تصوره جسما .

ونفتقر فى تصور المثلث مثلثاً إلى أن نمتنع عن سلب الشكلية عنه] .

قال الفاضل الشارح : (الامتناع عن السلب يلزمه القطع بالإيجاب ، إلا أن الامتناع عن السلب يستلزم إحضار – وفى نسحة «إخطار » – الذاتى بالبال أيضاً الذى هو شرط فى أن تظهر الخاصية المذكورة له .

والقطع بالإيجاب لا يستلزم ؛ لأنه قد يكون بالفعل ، وقد يكون بالقوة القريبة من الفعل ، وذلك عند ما لا يكون الذاتى مخطراً بالبال ، بل يكون الذهن ذاهلاً عن الانتفات إليه ؛ ولذلك عدل عن ذكر القطع بالإيجاب ، إلى العبارة عنه بالامتناع عن السلب)

أقول : وهذا فرق ضعيف ؛ لأن الامتناع عن السلب ، والقطع بالإيجاب ، متلازمان ، وحكمهما في استلزام إحضار — وفي نسخة « إخطار » — الذاتى بالبال ، إذا كانا بالفعل ، وفي عدم استلزامه إذا كانا بالقوة ، واحد ً .

وقوله [ من حيث نتصوره جسما]

فائدة هذا القيد أن امتياز الماهية عن الوجود لا يكون إلا فى التصور ، فعللها لا تمتاز عن علل الوجود إلا هناك .

قوله [ وإن كان هذا فرقاً غير عام] أى ليس فرقاً بين الذاتيات وجميع العرضيات ؛ <sup>فإن</sup> بعض العرضيات يشاركها فيه كما مر . بل هو فرق خاص بين الذاتيات وبين لوازم الوجود التي لا تلزم الماهية .

ومثاله : أن يفرق بين المثاث والدائرة بأن المثاث مضلع ، بخلاف الدائرة ؛ فإن المضلع ، وإن كان يعم المثلث وغيره ، لكنه يفيد الفرق في الموضوع المطلوب .

فهي إما ذاتية لموضوعاتها ، وإما عرضية .

وقد يستعمل الذاتى بمعنى آخر كما يجىء ذكره ، فيخصص هذا باسم المقوم ، وهو : اما ما تتألف منهالذات فيكون ذاتياً بالقياس إلى الذات . والبسيط المطلق لاذاتى له ذا المعنى .

واماً ما هو نفس الذات ، فهو ذاتى بالقياس إلى جزئيات الذات المتكثرة بالعدد فقط . وكل ما سواهما مما يحمل على الذات بعد تقومها فيكون وجوده مغايراً لوجود الماهية فلا يكون محمولا عليها إذ الحمل يستدعى الاتحاد فى الوجود .

فهو والجمهور يجعلون الذاتي هو القسم الأول وحده ، وينكرون الثاني ؛ لكون الذاتي عندهم منسوباً إلى الذات ، والذات لا تنسب إلى نفسها .

وبالجملة : لا يخلو تعريف الذاتى من عسر ما ، والقدماء قد ذكروا له ثلاث خاصات :

-إحداها : أنه لا يمكن أن يتصور الشيء ، إلا إذا تصور ما هو ذاتى له أولا . ---

وثانيها : أن الشيء لا يحتاج في اتصافه بما هو ذاتى له إلى علة مغايرة لذاته ؛ فإن السواد هو لون لذاته ، لا لشيء آخر يجعله لوناً ؛ فإن ما جعله سواداً جعله أولا لوناً . وثالثها : أن الذاتى يمتنع رفعه عما هو ذاتى له وجوداً وتوهماً .

وهذه الحاصيات إنما توجد للذاتى ، عند إحضاره بالبال مع الشيء الذي هو ذاتى له ومن اللوازم العرضية ما يشارك الذاتى في الحاصتين الأخيرتين ؛ فإن الإثنين مثلا لا يحتاج في اتصافه بالزوجية إلى علة غير ذاته ، ولا يمكن رفع الزوجية عنه في الوجود ولا في التوهم .

إلا أن الذاتى يلحق الشيء الذي هو ذاتى له قبل ذاته ؛ فإنه من علل ماهيته ، أو نفس ماهيته ، والعرضى اللازم يلحقه بعد ذاته ؛ فإنه من معلولاته ، وعلل الماهية غير علل الوجود .

وقد أشار الشيخ في هذا الفصل إلى الفرق بينهما ، فقال : [ ولست أعنى بالمقوم المحمول الذي يفتقر الموضوع إليه في تحقق وجوده ، بل المحمول الذي يفتقر الموضوع إليه في ماهيته].

ثم قال [ ويكون داخلا في ماهيته جزءاً منها مثل الشكل للمثلث ]

الفصل العاشر إشـــــارة إلى الذاتى المقوم

- (١) إعلم أن كل شيء له ماهية فإنه إنما يتحقق موجوداً في الأعيان، أو متصوراً في الأذهان بأن تكون أجزاؤه حاضرة معه ·
- (۲) وإذا كانت له حقيقة غيركونه موجوداً أحد الوجودين وغير نوم به
  - (٣) فالوجود معنى مضاف إلى حقيقته لازم، أو غير لازم
- (٤) وأسباب وجوده أيضاً غير أسباب ماهيته، مثل الإنسانية، فإنها في نفسها حقيقة ما، وماهية .

ليس أنها موجودة في الأعيان أو موجودة في الأذهان، مقوماً لها بل مضافاً إليها ·

- الجرد (٢) يعنى بالوجودين الحارجي والذهني . والشيء قد تكون حقيقته هو الوجود الحاص به ، وهو واجبالوجود لذاته ، وقد لا يكون ، وهو ما عداه ؛ لكنه إذا أخذ موجوداكان الوجود مقوماً له من حيث هو كذلك .
  - (٣) الوجود اللازم هو لما يدوم وجوده . وغير اللازم لما لا يدوم .

ولوكان مقوماً لها لاستحال أن يتمثل معناها في النفس، خالياً عما هو جزؤها المقوم فاستحال أن يحصل لمفهوم الإنسانية في النفس وجود. ويقع الشك في أنها هل لهافي الأعيان وجود، أم لا؟

أما الإنسان فعسى أن لا يقع فى وجوده شك ، لا بسبب مفهومة بل بسبب الإحساس بجزئياته .

ولك أن تجدَّمثالًا لغرضنا في معان أُخر .

( ° ) فجميع مقومات الماهية داخلة مع الماهية فى التصور ، وإن لم تخطر فى البال مفصلة .

(٤) أقول : أسباب الوجود هي : الفاعل ، والغاية ، والموضوع .

وأسباب الماهية : الجنس ، والفصل ، من حيث الوجود في العقل . والمادة والصورة من حيث الوجود في الحارج .

(٥) المركبات التي لا توجد أجزاؤها مهايزة فللإنسان أن يتصورها وأن يميز بين أجزائها ويفصلها ، ويلاحظ كل واحد مها وحدة منفردة عن غيره ؛ وذلك لقوته المميزة . فالتفاته بالقصد الأول ، إلى التصور الأول ، وإن كان مشروطاً بحضور الأجزاء معه بالقصد الثاني ، كما يكون عليه في الوجود ، مغاير لالتفاته بالقصد الأول إلى صور الأجزاء المفصلة المهايزة ، الحاصلة عنده ، بحسب تصرفه في المتصور الأول .

وقد يكون الأول حاضراً بالفعل ملتفتاً إليه بالقصد الأول من دون أن يكون الثانى معه كناك؛ وإن كان الأول لا يتم إلا وأن يكون الثانى حاصلا معه بحيث يكون له أن يحضرها منى شاء ؛ ويلتفت إليها بقصد مستأنف والتفات مجرد عن تجشم اكتساب كالمعلومات الخاصلة التي لا يلتفت إليها الذهن بالفعل وله أن يلتفت إليها متى شاء .

فقواه [ فجميع مقومات الماهية داخلة مع الماهية في التصور ] إشارة إلى حضور

<sup>(</sup>١) أقول: الماهية مشتقة عما هو ، وهي ما به يجاب عن السؤال بما هو ، والمراد ها هنا كل شيء له ماهية مركبة ، دون البسائط. ويدل عليه ذكر الأجزاء وإنما خص البيان بالمركبات ؛ لأنه يريد بيان القسم الأول من الذاتيات التي يعرفها المحمور.

(٦) كما لا يخطر كثير من المعلومات بالبال، لكنها إذا أخطرت بالبال

عثلت

(٧) فالذاتيات للشيء بحسب عرف هذا الموضع من المنطق هي هذه المقومات.

( ٨ ) ولأن الطبيعة الأصلية التي لا يختلف فيها إلا بالعدد ، مثل الإنسانية .

المتصور الأول مع أجزائه ، كما ذكره في أول الفصل بقوله [ إن كل شيء له ماهية ، فإنه إنما يتصور مع حضور أجزائها] .

وقوله [ وإن لم تخطر بالبال مفصلة] إشارة إلى التصور التفصيلي الثاني الذي ذكرناه .

(٦) إشارة إلى المثال المذكور من المعلومات الحاصلة بعض الملتفت إليها .

فظهر معنى كلامه من غير تناقض كما ظنه بعض الناظرين فيه .

(٧) إشارة إلى الذاتى المتعارف بين الجمهور في هذا الموضع.

فإن الذاتي في كتاب البرهان يطلق على ما هو أعم من الذاتي هاهنا .

(٨) يريد بيان القسم الثاني من الذاتي المذكور الذي لا يعرفه الحمهور.

ولنقدم لتعريفه مقدمة فنقول: المعانى التي لا تمنع مفهوماتها وقوع الشركة فيها قد توجد من حيث هي هي ، لا من حيث إنها واحدة أو كثيرة ، أو جزئية أو كلية ، أو موجودة أو غير موجودة ؛ بل من حيث تصلح لأن تكون معروضات لهذه المعانى ، وتصبر بحسب عروضها واحدة ، أو كثيرة ، أو جزئية ، أو كلية ، أو موجودة أو غير موجودة -وفي نسخة « أو غير ذاك » - وحينئذ يكون العارض والمعروض شيئين لا شيئاً واحداً ؛ فإنها تسمى من حيث هي كذلك طبائع ، أي طبائع أعيان الموجودات وحقائقها .

وهي التي تسمى بالكلي الطبيعي.

ويسمى عارضها الذى يجعلها واقعاً على كثيرين بالكلى المنطق

والمركب منهما بالكلى العقلى . فقوله [ولأن الطبيعة الأصلية] إشارة إلى ثلك المعانى وحدها ، وهي قد تكون غبر محصلة فتحصل بأشياء تقيرن إلها ، وهي المعانى الجنسية التي تتحصل بالفصول ، وقد

(٩) فإنها مقومة لشخص شخص تحتها٠

(١٠) ويفضل عليها الشخص بخواص له·

(۱۰) فهي أيضاً ذاتية .

الفصل الحادى عشر إشارة

إلى العرضي اللازم غير المقوم

(١) وأما اللازم غير المقوم ويخص باسم اللازم وإن كان المقوم أيضًا لازمًا فهو الذي يصحب الماهية فلا يكون جزءاً منها.

تكون متحصلة تتكثر بالعدد فقط ، أى لا يكون اختلاف ما بين جزئياتها إلا بالعوارض الحارجة عن ماهياتها ، وهي المعاني النوعية .

فقوله [التي لا تختلف فيها إلا بالعدد] يريد تخصيصها بالقسم الثاني .

(٩) أي الطبيعة النوعية أيضاً مقومة للأشخاص المختلفة بالعدد ، وكيف لا وتلك الطبيعة إنما هي تمام ماهية تلك الأشخاص .

(١٠) إشارة إلى ما ذكرنا من كونها متكثرة بالعوارض الخارجة عنها ؛ فإن هذا الإنسان وذلك الإنسان لا يختلفان من حيث الإنسانية التي هي ماهيتهما ، بل يختلفان بالإشارة الحسية ولوازمها من اختلاف المادة ، والأبن ، والوضع ، وغير ذلك، وكلها خارجة عن الإنسانية المجردة .

(١١) وذلك لوجود الحاصيات الثلاث المذكورة فيها ، وهو المقصود

(١) أقول : لازم الشيء بحسب اللغة ما لا ينفك الشيء عنه ، وهو :

إما داخل فيه

أو خارج عنه .

(٢) مثل كون المثلث مساوى الزوايا لقائتين .

وهذا وأمثاله من لواحق تلحق المثلث عند المقايسات لحوقاً واجباً.

والأول : هو الذاتى المقوم .

والثاني : هو المصاحب الدائم .

فإن المصاحب منه ما يصاحبه دائماً ، ومنه ما يصاحبه - وفى نسخة « يصاحب » - فتاً ما .

وسبب المصاحبة:

إما أن يكون بحيث يمكن أن يعلم ، أو لا يكون .

والأول: ينسب إلى اللزوم في العرف

والثاني : ينسب إلى الاتفاق .

فإن الاتفاق لا يخلو عن سبب ما ، إلا أن الجاهل بسببه ينسبه إلى الاتفاق .

فاللاز مهاهنا هو المحمول الخارج عن الموضوع الذي لا ينفك الموضوع عنه في حال عن الأحوال ، بسبب من شأنه أن يكون معلوماً .

والذاتى أيضاً محمول لا ينفك عنه الموضوع فى حال من الأحوال بسبب معلوم، الأأنه ليس خارجاً عنه ، فهو لازم بحسب اللغة دون الاصطلاح .

(٢) أقول: المحمولات الحارجية :

إما أن تلحق الموضوع ، لا بالقياس إلى شيء خارج عنه ، بل بقياس بعض أجزائه إلى بعض ، كالمستقيم للخط ، أو بقياس الموضوع إلى ما فيه ، كالضاحك والأبيض للإنسان؛ فإنهما يحملان عليه ؛ لأجل وجود الضحك والبياض فيه .

وإما أن يلحقه بالقياس إلى شيء خارج عنه ، كنصف الاثنين الذي يحمل على الواحد بقياسه إلى الاثنين فإنه مهما قيس إلى الثلاثة ، صارت نصفية ثلاثية ، ومساوى

(٣) ولكن بعدما يقوم المثلث بأضلاعه الثلاثة .

(٤) ولوكانت أمثال هذه مقومات لكان المثلث وما يجرى مجراه يتركب من مقومات غير متناهية .

الزوايا لقائمتين ، محمول على المثلث قد لحقه بقياس زواياه إلى قائمتين ، فهو من النصف الناني .

وجميع ذلك ، إما أن يلحق الموضوع لحوقاً واجباً ، أو ممكناً . والأول : هو اللازم .

والثانى : ما عداه ، سواء لحقه اتفاقاً ، أو لحقه لحوقاً غير دائم .

وهو المراد من قوله [ وهذا وأمثاله من لواحق تلحق المثلث عند المقايسات لحوقاً واجباً] (٣) إشارة إلى كومها عرضية غير ذاتية ؛ لأن الذاتية أيضاً تلحقه لحوقاً واجباً ، ولكن ليس بعد ما يقوم .

(٤) وذلك لأن مقايسته إلى كل واحد مما عداه لا تنحصر فى حد ؛ فكما أن زوايا المثلث مساوية لقائمتين ، فهى مساوية لنصف أربع قوائم وهلم جرا.

وقول الفاضل الشارح : مشعر بأنه جعل المحمولات التي ليست بالقياس إلى أمور خارجة عن الموضوع موجودة في الخارج ، والتي بالقياس إليها موجودة في الذهن، دون

ثم استنكر كون الصنف الثاني غير متناهية ؛ لوقوف الذهن عند حد ما .

والحق : أن كون الشيء محمولا على شيء ، أمر عقلى ، سواء كان بالقياس إلى أمر خارج ، أو لم يكن بالقياس إلى شيء ؛ فإن الموجود في الموضوع ليس إلا البياض مثلا .

أما كون الموضوع أبيض ليس في خارج العقل أمراً زائداً على البياض ، وعلى موضوعه ولذلك كان الحمل والوضع من المعقولات الثانية .

وأما كون بعض المحمولات غير متناهية ، فهو بحسب القوة والإمكان ، وليس بخرج منها إلى الفعل أبداً إلا ما يتناهى عدده ، كما هو الحال فى سائر الأشياء التى توصف باللانهاية ، كالأعداد وغيرها .

والعلة فى امتناع كون أمثال هذه المحمولات مقومات ، هى أن الموجود بالفعل لا يمكن أن يتقوم بأجزاء لا توجد إلا بالقوة ؛ فإن أجزاء الشيء يجب أن تكون حاضرة معه ، لا ما استحسنه الشارح من أن الموجود خارج الذهن لا يتقوم بالأجزاء الذهنية .

(ه) وأمثال هذه إن كان لزومها بغير وسط ، كانت معلومة واجبة اللزوم ، فكانت ممتنعة الرفع في الوهم مع كونها غير مقومة :

(٥) أقول : مطلوب الشيخ أن يثبت وجود لوازم بينة يمتنع رفعها فى الذهن ، مع وضع ملز وماتها .

ولى أول المنطقيين أنكروا أن يكون في اللوازم ما يمتنع رفعه ، وقالوا : كل ما يمتنع رفعه في المنطقيين أنكروا أن يكون في اللوازم ما يمتنع رفعه في الذهن فهو ذاتي مقوم ؛ وذلك لأنهم وجدوا هذا الحكم معدوداً في الحاصيات الثلاث المذكورة للذاتي .

فأورد الشيخ لإثبات مطلوبه قسمة حاذى بها أقسام العلوم الأولية ، والمكتسبة لبرهانية .

وذلك أن يقال :

المحملول اللازم لا يخلو:

من أن يكون لزومه للموضوع لا بتوسط شيء آخر ؛ بل لأن ذات الموضوع أو المحمول ، لما هي هي ، تقتضي ذلك اللزوم .

أو يكون بتوسط أمر مغاير لهما يقتضيه .

والقسم الأول : يقتضى أن يكون المؤلف من ذلك الموضوع والمحمول قضية لا يتوقف الحكم فيها إلا على تصورهما فقط ، فيكون من الأوليات .

والقسم الثانى: يقتضى أن يكون المؤلف قضية مكتسبة من جملة القضايا التى تشتمل العلوم البرهانية على أمثالها ؛ وذلك لأن محمولات المطالب العلمية لا تكون مقومات الموضوعاتها بل تكون أعراضاً ذاتية لها كما ذكر في صناعة البرهان .

فقوله [وأمثال هذه إن كان لزومها بغير وسط] إشارة إلى القسم الأول.

وقوله [كانت معلومة] أى معلومة من غير اكتساب ، واجبة اللزوم وذلك لوجودالسب الموجب للزوم ، فكانت \_ وفي نسخة « وكانت » \_ ممتنعة الرقع في الوهم مع كوبها غير مقومة ؛ وذلك مناقض لما ذهب إليه القوم المذكورون من المنطقيين ، وهو مطلوب الشيخ وأعلم أن الحكم بكون المحمول اللازم بغير وسط ، بينا للموضوع ، لا يحتاج إلى البرهانة الطويل الذي أقامه الشارح على ذلك ، وإلى حل تلك الشكوك التي أوردها عليه ، وأحال بعضها إلى سائر كتبه .

(٦) وإن كان لها وسط يتبين — وفي نسخة « يتعين » — به

(٧) علمت واجبة به .

وذلك لأن اللزوم ، لما كان مفسراً بعدم الانفكاك ، كان كل ما يلزم شيئاً بغير توسط شيء آخر ، فالشيء لا ينفك عنه ، سواء يلزمه في العقل أو في الحارج .

ولا معنى للزوم العقلى إلا أن تعقل الملزوم لا ينفك فى العقل عن تعقل لازمه ؛ وذلك هو المراد من كونه بينا له .

وأما اللازم بتوسط شيء آخر ؛ فإنه لا ينفك عند حضور المتوسط ، وقد ينفك مع غيبته ، فلا يكون عند الانفكاك بينا .

وما قيل على ذلك ، من أنه يقتضى أن يكون الذهن منتقلاً عن كل ملزوم إلى لازمه ، ثم إلى لازمه الله لازم لازمه ، بالغاً ما بلغ ، حتى تتحصل اللوازم بأسرها ، بل جميع العلوم الكتسبة ، دفعة فى الذهن ؛ فليس بوارد .

وذلك لأن اللوازم المترتبة التي يتلازم جميعها بحسب ما هياتها لا بالقياس إلى غيرها ، نقد يمكن أن يستمر الاندفاع فيها ما لم يطرأ على الذهن ما يوجب إعراضه عن تلك المتلازمات ، والتفاته إلى غيرها ، ولكنها قلما تكون في الوجود ، فضلا عن أن تكون غير محصورة .

واللوازم التي توجد غير محصورة ، وهي التي تشتمل على أمثالها أكثر العلوم ؛ فإنها هي التي تكون بحسب قياس الموضوع إلى غيره ، وهي إنما تتحصل عند تصور الأمور الى إليها يقاس الموضوع .

وتصور تلك الأمور الذي هو شرط في حصولها ليس بواجب الحصول على الترتيب النوازم المترتبة . النوادي المترتبة .

فإذن قد اندفع ذلك الإشكال .

ونرجع إلى ما كنا فيه .

(٦) إشارة إلى القسم الثانى ، وهو أن يكون اللازم بوسط كما يكون ـــ وفى المخة « يقع » ـــ فى العلوم المكتسبة ...

(٧) إشارة إلى أن اللازم لا يكون بيناً مطلقاً ، بل إنما يكون بيناً عند حضور الوسط

(٨) وأعنى بالوسط ما يقرن بقولنا: لأنه ؛ حين يقال: لأنه كذا

(٩) فهذا الوسط إن كان مقوماً للشيء لم يكن اللازم مقوماً – وفى نسخة « مقوماً له » – لأن مقوم المقوم، مقوم بل كان لازماً له أيضاً

( ٨ ) إشارة إلى أن الوسط هو الذى يفيد لميّة اللزوم ، أى به يقوم البرهان على إثبات ذلك المحمول لموضوعه .

أب الشيخ أراد أن يتوصل من النظر في حال الوسط إلى إثبات لازم بيتن ينتهى تحليل اللوازم غير البينة إليه .

وقد بان في علم البرهان أن الوسط في البراهين على المطالب:

إما أن يكون مقوماً لموضوع المطلوب .

أو يكون عارضاً له .

فإن كان مقوماً امتنع أن يكون محمول المطلوب مقوماً للوسط ؛ لأن مقوم المقوم مقوم . والمقوم لا يكون مطلوباً لاشمال تصور الموضوع عليه ؛ بل يجبأن يكون عارضاً له المئة

. وإن كان الوسط عارضاً للموضوع ، جاز أن يكون المحمول مقوماً للوسط ، وجاز أن يكون عارضاً أيضاً له .

فهذان مأخذان يشتملان على أصناف البراهين .

ويسمى الأول مأخذاً أولاً .

والثاني مأخذاً ثانياً .

(٩) إشارة إلى المأخذ الأول . وإنما لم يجز أن يكون اللازم مقوم المقوم ؛ لأنا فرضناه خارجاً ؛ وجزء الجزء يكون داخلاً .

إما أن يكون لزومه للوسط ، بوسط آخر .

أو يكون بغير وسط .

ثم أبطل القسم الأول بأن قال :

(١٠) فإن احتاج الوسط – وفى نسخة بدن كلمة « الوسط » – إلى وسط ، تسلسل إلى غير النهاية ، فلم يكن وسط .

(١١) وإن لم يحتج فهناك لازم بين اللزوم بلا وسط

(١٢) وإن كان الوسط لازماً متقدماً:

(١٣) واحتاج إلى توسط — وفى نسخة « وسط » — لازم آخر ، أو مقوم ، غير منته فى ذلك إلى لازم بلا وسط، تسلسل أيضاً — وفى نسخة « أيضاً تسلسل » — إلى غير النهاية .

(١٠) أى يحتاج كل وسط فى لزومه إلى وسط آخر ، ويتسلسل ، وهو باطل ؛ لكونه غير مؤد إلى ثبوت اللزوم الأول المفروض ثبوته .

ومع جوازه يشتمل على الخلف من وجه آخر ، وهو كون ما فرضناه وسطاً ، ليس بوسط ؛ بل جزء من أمور غير متناهية هي بأسرها الوسط .

وإذا لم يكن كل ما فرض وسطاً بوسط ، فلا وسط ؛ وهو المراد بقوله [ فلم يكن وسط]

ولفظة [لم يكن] هاهنا فعل تام

(١١) أى لما بطل القسم الأول ، ثبت القسم الثانى ، وهو مطلوبه .

ثم انتقل إلى المأخذ الثانى بقوله

(١٢) أى إن كان الوسط المفروض أولاً ، لازماً للموضوع ، متقدماً لزومه للموضوع على لزوم المحمول ، والقسمة المذكورة واردة هاهنا أيضاً ؛ لأنه لم يُفصلها إيجازاً ، بل قال مبطلا للقسم الأول .

(١٣) أقول : فإنه لما كان الوسط الأول لازماً ، جاز كون هذا الوسط الثانى مقوماً أو لازماً ؛ ولذلك قال : [ لازم آخر ، أو مقوم] .

وبإيطال هذا القسم الأول يتعين القسم الثانى الذى هو المطلوب ، فأنتج – وفى نسخة « فاستنتج » – من جميع الأقسام مطلوبه

وذلك قوله :

## الفصل الثانى عشر إشـــــارة

#### إلى العرضي غير اللازم

(١) وأما المحمول الذي ليس بمقوم، ولا لازم فجميع المحولات التي يجوز أن تفارق الموضوع،

(٢) مفارقة سريعة أو بطيئة ، سهلة أو عسرة ، مثل كون الإنسان شابًا ، وشيخًا ، وقائمًا ، وجالسًا \*

## 

(۱) ولما كان المقوم يسمى ذاتياً ، فما ليس بمقوم ـ لازما كان ، أو مفارقا ـ فقد يسمى عرضيا ومنه ما يسمى عرضاً ، وسنذكره .

وإلى ما لا يفارق ، وهو ما تدوم مصاحبته اتفاقاً ، ككون زيد فقيراً طول عمره مثلا .

(٢) يمكن أن تترتب الاعتبارات ، فالسريعة السهلة كالنائم . والسريعة العسرة كالمغشى عليه ، والبطيئة السهلة كالشباب - وفى نسخة «كالشاب» - والبطيئة العسرة كالجنون - وفى نسخة «كالمجنون» -

(١) قوله: [ ما يسمى عرضاً] يريد به العرض العام .

- (١٤) فلا بدنی کل حال من لازم بلاوسط.
  - (١٥) فقد بان أنه ممتنع الرفع في الوهم
- (١٦) فلا تلتفت إذن إلى من قال: إن كل ما ليس بمقوم ، فقد يصح دفعه في الوهم.
- (١٧) ومن أمثلة ذلك كون كل عدد مساوياً لآخر أو مفارقاً وفى نسخة « مفاوتاً » له

(١٤) ثم صرح بما أراد منه فقال :

(١٥) أقول: بيِّنأنه أراد بذلك مناقضة القوم المذكورين بقوله:

(١٦) فقد تم الكلام .

(١٧) مثال آخر لللازم البين ؛ وذلك لأن المساواة ، واللامساواة ، لازم بين للكم ولأنواعه ، وإنما تلحقها بقياس بعضها إلى بعض بشرط أن يكونا من جنس واحد .

والفاضل الشارح إنما نسب هذا البيان إلى التطويل ؛ لأنه لم يعتبر محاذاته لأقسام العلوم ، ومأخذ البراهين ، بل مطابقته للوجود .

والبرهان الذى أورده ، وادعى فيه التقريب ، وعدم الاحتياج إلى ذكر التسلسل وهو أن الماهية إن اقتضته فهو لازمها ، فما اقتضته فهو لازمها بغير وسط ، وإن لم تقتض من حيث هى هى شيئاً ، فهى من حيث هى هى لا تستلزم شيئاً ، وقد فرضت مستلزمة ، هذا خلف ـ ليس كما ذكره

لأن القسمة فيها ليست بمستوفاة ؛ فإن من أقسامها أيضاً أن يقال : إنها تقتضى لوازمها ، ولكن لا من حيث هي ، بل بعضها بتوسط بعض ، على سبيل الدور ، أو التسلسل ، أولا على سبيل أحدها.

وما لم يبطل هذا القسم لا يتم برهانه .

<sup>(1)</sup> إنما لم يقل [ فجميع المحمولات التي تفارق] لأن مقابل ما يمتنع أن يفارق.

أعنى اللازم هو ما يجوز أن يفارق . وينقسم :

إلى ما يفارق .

والثاني : يلحقه بواسطة .

فالمجموع هو العرض الذاتي بحسب الرسم المذكور ، وهو المحمول الذي يؤخذ الموضوع في حده ؛ إلا أن الاصطلاح يقتضي أن يطلق العرض الذاتي في «كتاب البرهان » على معنى أعم من ذلك .

والسبب في ذلك أن العلوم متمايزة بحسب تباين — وفي نسخة « تمايز » — موضوعاتها . والعرض بهذا المعنى قد يحمل

فی کل علم علی موضوعه

وقد يحمل على أنواع موضوعه

وقد يحمل على أعراض أخر له ،

وقد يحمل على أنواع الأعراض الأخر ،

كالناقص في علم الحساب:

على العدد . وعلى الثلاثة . وعلى الفرد . وعلى زوج الزوج .

فالموضوع لا يكون مأخوذاً في حد المحمول إلا في الأول ، بل يكون المأخوذ في الثاني جنسه . وفى الثالث معروضه ، وفى الرابع معروض جنسه .

ولما كانت المحمولات البرهانية أعراضاً ذاتية ، كان جميع ذلك من الأعراض الذاتية . وحينئذ يكون رسمها ما يؤخذ في حده موضوعه . أو ما يقوِّم موضوعه ، أو معروضه ، أو معروض جنسه .

ويقيد ما يقوِّم موضوعه بما لا يخرج عن العلم الباحث عنه ؛ فإن ما يؤخذ فيه جنس الموضوع الحارج عن ذلك العلم لا يسمى عرضاً ذاتياً .

وحين يطلق العرض الذاتي على جميع ما ذكرناه ، يُخص الأول بقيد الأولى: لأن ما عداه إنما يلحق الموضوع لأمر غير ما به هو هو .

هذا إذا أريد بالموضوع موضوع القضية . أما إذا أريد به موضوع العلم فيكني فيه أن يقال : ما يؤخذ موضوع العلم في حده .

## الفصل الرابع عشر إشـــارة إلى الذاتى بمعنى آخر

(١) وربمًا قالوا\_في المنطق\_: ذاتي في غير هذا الموضع منه وعنوا به غيرهذا المعنى ، وذلك هو المحمول الذي يلحق الموضوع من جوهر الموضوع وماهيته .

(١) أقول : عنى ــ وفي نسخة « يعني » ــ بغير هذا الموضع « كتاب البرهان » ؛ فإن الذاتى هناك ، هو ما يعم « هذا الذاتى » و « الأعراض الذاتية ً» وهي على ما رسمه : كل ما يلحق الموضوع من جوهر الموضوع وماهيته .

فجوهر الموضوع ، حقيقته ــ سواء كان بسيطاً أو مركباً ــ والماهية ربما تخص بالمركبات.

وكل ما يلحق الموضوع فهو :

إما أن يلحقه لأنه هو .

وإما أن يلحقه لأمر آخر .

وذلك الأمر :

إما أن يساويه .

أو يكون أعم منه .

أو أخص منه .

والأول وحده ، هو العرض الذاتي الأوَّلي، وهو مع القسم الثاني ــ أعنى الذي يلحقه بسبب أمر يساويه ، كالفصل ، أو العرض الذاتي الأولى ــ إنما يلحقان الموضوع من جوهر الموضوع وماهيته ؛ إلا أن :

الأول : يلحقه من غير واسطة .

واعلم أن أخذ المقومات في الحد ، أخذ طبيعي . وأخذ الموضوع فيه اضطرارى . قال الفاضل الشارح ــ في تعريف العرض الذاتي ، بأخذ الموضوع في حده ــ : (وهذه عبارة المتقدمين ، أوردها الشيخ في الشفاء ، وتبعه مقلدوه المتأحزون . وبيّن في الحكمة المشرقية بطلانها ، بأن الموضوع بماهيته و وجوده ، متميز عن ماهية العرض و وجوده ، فكيف يؤخذ في حده ؟

وأيضاً الأعراض غير متعلقة بماهياتها — وفى نسخة « فى ماهياتها » — بموضوعاتها ، بل تعلقها بها لعرضيتها ، وهى من لوازمها ؛ ولذلك — وفى نسخة « ولأجل ذلك » — عدل الشيخ عن تلك العبارة فى هذا الكتاب ، إلى ما ذكره . ثم جعل الرسم الجامع ، بناء عليه ، هو :

ما يحمل على الشيء ، لما هو هو ، أو هو الذي يقتضيه الشيء بما هو هو ) . قال : (وذلك لأن الماهية تقتضي المقومات اقتضاء المعلول العلة ، وتقتضي الأعراض الذاتية ، اقتضاء العلة المعلول )

وأقول: ما ذكره الشيخ في الحكمة المشرقية، في هذا الموضع، يرجع إلى أن الأعراض التي يعبر عنها بما تقتضي تخصيصها بموضوعاتها، فتعريفاتها بحسب أسمأتها إنما يشتمل بالضرورة على اعتبار موضوعاتها.

وأما حقائقها فى أنفسها فإنما تكون غير مشتملة ، من حيث الماهيات ، على الموضوعات ، وإن كانت محتاجة إليها من حيث الوجود .

فالحد التام يلتئم من مقومات الماهية ، دون مقومات الوجود .

فا كانت من تلك الماهيات بسائط ، لا أجناس لها ولا فصول ، فلا حدود لها . والم أجناس وفصول ، فحدودها التامة تشتمل عليها دون موضوعاتها . والمشتملة على موضوعاتها من التعريفات ، إنما هي رسومها لا حدودها .

وكل ذلك فيما لا يقتضى تصور ذاتها التفاتاً إلى موضوعاتها . أما ما يقتضى التفاتاً إليها فإنما تكون مفهوماتها مركبة عن حقائقها ، وعن اعتبار موضوعاتها . وينبغى أن يحد باعتبار الوضوعات ؛ وذلك لأن التعلق بالشيء فى الوجود غير التعلق به فى المفهوم ، ولا يطلب فى التحديد إلا المفهوم .

(٢) مثل ما يلحق

المقادير أو جنسها من : المناسبة ، والمساواة .

والأعداد : من الزوجية والفردية ،

والحيوان من ُ: الصحة ، والمرض `

وهذا القبيل من الذاتيات يخص باسم الأعراض الذاتية ، مثل ما يتمثلون به من الفطوسة للأنف

(٣) وقد يمكن أن يرسم الذاتي برسم ربما جمع الوجهين جميعا

(٢) المناسبة المقدارية بالمعنى غير العددية كما مر .

والمشترك بينهما المناسبة المطلقة ، وهي كجنس لهما .

والمناسبة ــ وفي نسخة « فالمناسبة » ــ

إذا أخذت على أنها مقدارية ، كانت عرضاً ذاتياً للمقادير ، وتستعمل فى علمها . وإذا أخذت على أنها مطلقة ، كانت عرضاً ذاتياً لجنسها التى هى الكمية .

لكنها لا تستعمل في علم المقادير ، ولا في علم الأعداد ؛ لأنها ليست عرضا ذاتياً لموضوعيهما ، كما ذكرناه ؛ وكذلك المساواة ؛ ولذلك قال [ يلحق المقادير أوجنسها]

وذلك الرسم هوأن يقال : ما يؤخذ في حد الموضوع ، أو يؤخذ الموضوع في حده . فالأول : مقوماته .

والثاني : أعراضه الذاتية الأولية .

وإن أريد أن نجمع جميع الأعراض الذاتية، قيل : ما يؤخذ في حد الموضوع، أو ما يؤخذ الموضوع، أو ما يقومه ، مما لا يخرج عن العلم الباحث عنه ؛ في حده .

هذا حاصل كلامه المتعلق بهذا البحث . ولولا مخافة التطويل ، لأوردناه بألفاظه . فظاهره أن الأعراض التي تمثل بها الشيخ في هذا الفصل من الإشارات مما لا يفهم من غير التفات إلى موضوعاتها ؛ وذلك :

لأن المساواة : اتفاق في نفس الكمية .

والمناسبة : اتفاق في كون الكمية مضافة إلى غيرها

والزوجية : انقسام بمتساويين في العدد ، بحسب ما عرفها الشيخ نفسه في مواضع أخر فإن جرَّدت هذه التعريفات عن اعتبار الموضوعات ، بقيت

المناسبة والمساواة اتفاقاً محضا ، وهو نوع من المضاف .

والزوجية انقساماً بمتساويين فقط ، وهو نوع من الانفصال .

ولا يكون شيء من ذلك عرضاً ذاتياً للكم ، والعدد ، ولا لغيرهما ؛ وكذلك في باقيها . ولست أدرى كيف يصنع هذا الفاضل الذي لم يقلد المتقدمين فيها ؟ أيخالف الجميع في جعلها أعراضاً ذاتية ؟

أم يخالفهم في تعريفاتها بما عرفوها به ، مخترعاً عن نفسه لها تعريفات أخر ؟ أما نحن معاشر المقلدين ، فلما لم نفهم من هذه الأعراض ، بسيطة كانت أو مركبة سوى ما ذكروه في تعريفاتها المتناولة للموضوعات ، كانت تلك التعريفات حدوداً ، أو رسوماً ، تامة أو ناقصة ، بحسب الماهية ، أو بحسب التسمية ؛ فلسنا نقدر على أن نتصورها غير ملتفتين إلى موضوعاتها ، ولا على أن نعرفها إلا كذلك ، ولا نأبى من أن نجوز أن يكون الحد المأخوذ فيه الموضوع الذي ذكر وه ، حداً غير حقيقي بحسب الماهية وحدها ، على ا أشار إليه الشيخ؛ فكثيراً ما يطلق اسم الحد على سائر التعريفات بالمجاز والتوسع .

وأما الرسم الجامع الذي أورده الفاضل الشارح ، فهو رسم للحمولات الأولية التي هي الجنس والفصل القريبان ، والأعراض الذاتية الأولية فقط ، نقله الشارح إلى ها هنا ، يخرج عنه المقومات البعيدة ، كأجناس الأجناس ، والفصول وفصولها ـــ وفى نسخة « وفصولهما » ــ وسائر الأعراض الذاتية المستعملة في البراهين.

والشارح معترف بذلك ؛ فإذن ليس بجامع للذاتيات بالوجهين جميعاً .

(٤) والذي يخالف هذه الذاتيات فيما — وفي نسخة « فما » — يلحق الشيء لأمر — وفي نسخة «لأجل أمر » — خارج عنه ، أعم منه لحقوق الحركة للأبيض ، فإنه — وفى نسخة « فإنها » — يلحقه — وفى نسخة « إنما يلحقه » — لأنه جسم ، وهو معنى أعم منه ، أو أخص منه ، لحوق الحركة الموجود؛ فإنها إنما تلحقه لأنه جسم، وهو معنى أخص منه. وكذلك لحوق الضحك للحيوان؛ فإنه إنما يلحقه لأنه إنسان \*

# الفصل الخامس عشر إشــــارة

## إلى المقول في جواب ما هو

(١) يكاد المنطقيون الظاهريون عند التحصيل - وفي نسخة « التحصيل عليهم » — لا يميزون بين الذاتى ، وبين المقول فى جواب ما هو .

(٤) لم يذكر قسها من الأقسام المذكورة، اوهو ما يلحق الشيء لأجل أمر يساويه، وهو من جملة الأعراض الذاتية المذكورة بالشرط المذكور ، كالضاحك الذي بلحق الإنسان للتعجب؛ ومساوى الزوايا لقائمتين الذي يلحق المثلث لوسائط بينهما .

ولعل الشيخ حذفه إيثاراً للاختصار ، وهو أيضاً خارج عن الرسم الجامع الذي

(١) هؤلاء لما سمعوا أن الجنسمقول في جواب ما هو ، حسبوا أن المقول في جواب ما هو ، هو الجنس . ولم يميزوا بين الجنس والفصل ، كما يحكى ـــ وفي نسخة «حكى» ــ عهم، أو عن أمثالهم ، في كتاب « الجدل » فإذا حُسِلَ عليهم ، أي نبهوا ، على تحقيق ما يؤدى إليه ظنهم الفاسد، مما غفلوا عنه؛ وذلك بأن يُذكروا أنهم عنوا بالذاتيات، أجزاء اللهية فقط. والجنس هو جزء الماهية فقط ، لزمهم أن لا يكون بين « الذاتي » والمقول في ا جواب ما هو » فرق عندهم .

(ه) وفرق: بين المقول في جواب ما هو .

وبين الداخل فى جواب ما هو · والمقول فى طريق ما هو ·

فإِن نفس الجواب غير الداخلُ في الجواب، والواقع في طريق ما هو .

(٥) أقول : وذلك إلأن القوم لم يفرقوا بين نفس الجواب التي هي الماهية ، وبين الداخل فيه ، والواقع في طريقه ، الذي هو جزء الماهية ، يعني الذاتي .

قال الفاضل الشارح : ( والفرق بين الداخل في جواب ما هو ، والمقول في طريقه ، هو أن الجزء

إذا صار مذكوراً بالمطابقة ، كان مقولاً في طريق ما هو .

وإذا صارمذكوراً بالتضمن ، كان داخلا في جوابه )

أقول : ويمكن أن يحمل الاشتباه الأول ، الواقع بين جواب ما هو ، وبين الذاتي ،

أى ذاتى كان ، على عدم الفرق بين :

نفس الجواب .

والداخل فيه .

فيكون الداخل في الجواب هو الذاتي الذي هو جزء الماهية فقط ، على ما يقتضي عرفهم .

و يحمل الاشتباه الثاني الواقع :

بين الجواب

وبين الذاتى الأعم

على عدم الفرق بين نفس الجواب ، والمقول في الطريق.

فيكون المقول في ظريق ما هو ، هو الذاتي الأعم .

وحينئذ يكون الداخل في الجواب، أعم من المقول في الطريق.

ومما يؤيده: أن الشيخ عرف الجنس المشهور، المتناول للجنس والفصل، في الحد \_ في الحد \_ في الحد لله المختلف المختلف الطاهريون، بكونه معلى المختلف المختلف الطاهريون، بكونه معلى في الحدل في المحتلف المختلف المختل

(٢) فإن اشتهى بعضهم أن يميز ، كان الذى يؤل إليه قوله ، هو - وفى نسخة « وهو » – أن المقول فى جواب ما هو ، من جملة الذاتيات ، ماكان مع ذاتيته أعم .

ثم يتبلبلون إذا حقق عليهم الحال في ذاتيات هي أعم، وليست أجناساً، مثل أشياء يسمونها فصول الأجناس، وستعرفها.

(٣) لكن الطالب بما هو ، إنما يطلب الماهية ، وقد عرقتها – وفي نسخة « عرفت الماهية » – وأنها إنما تتحقق بجميع المقومات

(٤) فيجب أن يكون الجواب بالماهية .

ولأجل ذلك قال الشيخ (يكاد المنطقيون الظاهريون لا يميزون) ولم يقل [ أيهم يقولون كذا] .

ثم لما تنبه – وفى نسخة « نُبِّه» – بعضهم بالفصول، ورآها وحدها غير صالحة لجواب ما هو ، ذهب إلى أن من الذاتيات ما يصلح لذلك ، ومنها ما لا يصلح ، وجعل الصالح ما هو أعم ، يعنى الجنس ، وهو المراد بقوله :

(٢) يقال: تبلبلت الألسن، إذا اختلطت. والمراد أن كلامهم يختلط إذا تنبهوا على ما يناقض رأيهم، وذلك بإيراد فصول الأجناس، كالحساس للإنسان؛ فإما ذاتيات لكونها مقومة للأجناس، وعامة لكونها مساوية لها في الدلالة، وغير صالحة لحواب ما هو لكونها فصولا للأجناس.

ثم لما فرغ الشيخ عن حكاية مذهبهم ونقضه اشتغل بتحقيق ذلك فقال :

(٣) أقول : يعنى بذلك ما سبق بيانه حين ذكر أن [كل ماهية إنما تتحقق بأن تكون أجزاؤها حاضرة معها]، قال :

(٤) ثم نبه على منشأ غلطهم بقوله :

# الفصل السادس عشر إشـــــارة إلى أصناف المقول في جواب ما هو

(١) إعلم أن أصناف الدال على ما هو من غير تغيير العرف – وفى نسخة « مفهوم العرف » – ثلاثة .

ثم بين أن المعنى الذي يجعله القوم بإزائه ليس هو أحدهما ؛ لأن حقيقة الذات إنما تتحصل باجتماع ما يعمه ، يعنى الجنس القريب » وما يخصه : يعنى الفصل .

والأمر العام الذي يذهبون إليه :

ليس هو ما به الشيء هو ، يعني حقيقته .

ولا هو أيضاً مفهوم اسمه بالمطابقة .

فإذن ليس هذا الإطلاق بحسب العرف اللغوى

فإن ذهبوا إلى اصطلاح طارئ عليه ، وادعوه ؛ فلهم ذلك ، ولكن عليهم أن يبينوا المفهوم الذى اصطلحوا عليه ، والسبب الموجب للنقل ، من العرف اللغوى ، إلى الاصطلاحي .

وإن نسبوا ذلك إلى القدماء ؛ فإن طريقهم فى هذه الصناعة ، هى التزام مصطلحات القدماء ، مع ما يلزمها ، ويلزمهم عليها ، على ما شحنوا كتبهم به .

وليس يمكنهم ذلك مع أنهم مستغنون ــ وفى نسخة « مشتغلون » ــ على التعسف ، على سنبينه .

(١) يعنى بالعرف اللغوى المذكور، ووجه الحصر أن يقال :

المسئول عنه بما هو :

إما أن يكون شيئاً واحداً أو أشياء كثيرة (٦) واعلم أن سؤال السائل بما هو ، بحسب ما توجبه كل لغة ، هو أنه: ماذاته ؟ أو: ما مفهوم اسمه بالمطابقة ؟ وإنما هو هو – وفى نسخة «هو ما هو » – باجتماع ما يعمه وغيره، وما يخصه ، حتى تتحصل ذاته المطلوب فى هذا السؤال تحققها – وفى نسخة « بتحقيقها » –

والأمر الأعم، لا هو هوية الشيء، ولا مفهوم اسمه بالمطابقة .

ولهم أن يقولوا: إنا نستعمل هذا اللفظ على عرف ثان ، ولكن عليهم أن يدلوا على الملفهوم المستحدث ويأثروه إلى قدمائهم، دالين على ما اصطلحوا عليه عند النقل كما هو عادتهم

وأنت عن قريب ستعلم أن لهم عن العدول عن الظاهر فى العرف غنى \*

وذلك عندهم إنما يكون هو : الذاتى الأعم

فإن الذاتى المساوى إنما يكون عندهم حداً . وأيضاً الشيء قد يعرَّف: بالذاتى الأعم أولا ؛ ثم يعتد بالمساوى حتى تتحصل ماهيته فإيضاً الشيء قد يعرَّف: بالذاتى الأعم أولا ؛ ثم يعتد بالمساوى حتى المعتدد في الطريق .

وأما المساوى فقد وقع عند الوصول إلى المقصد الذي هو تحصيل الماهية .

واما المساوى المساوى

ما لم يطرأ عليها نقل إصطلاحى . ولماكان البحث عن مفهوم « ما هو » لا من حيث هو مقيد بلغة خاصة ، رجع الشيخ إلى مفهومه الأصلى ، وبيتن أنه إنما يورد سؤالاً :

إما عن حقيقة الذات.

أو عن مفهوم الاسم بالمطابقة . كما تبين في باب المطالب .

(٢) أحدها: بالخصوصية المطلقة مثل دلالة الحد على ماهية الأسم، مثل دلالة — وفي نسخة «كدلالة » — « الحيوان الناطق » على الإنسان.

والأول : إما أن يكون كلياً

أو جزئياً .

والثاني: إما أن تكون تلك الأشياء:

مختلفة الحقائق

أو متفقة الحقائق .

وهذه أربعة أصناف .

والجواب عنها ثلاثة أصناف ؛ لأن الجواب عن صنفين منها واحد . وذلك لأن المسئول عنه :

إن كان شيئاً واحداً ، وكان كلياً ، فيجاب بالحد وحده .

ولا يجاب بذلك إذا شاركه غيره في السؤال .

فهو جواب في حال الحصوصية المطلقة .

وإن كان أشياء كثيرة مختلفة الحقائق ، فيجاب بنمام الماهية المشتركة بينها .

ريات . ولا يجاب بذلك إذا اختص السؤال مها بواحد ، فهو جواب في حال الشركة المطلقة .

و إن كان شيئاً واحداً جزئياً، أو أشياء كثيرة متفقة الحقائق، كان الحواب في الحالتين، هو نفس ماهية ذلك الشيء، أو الأشياء، فهو جواب في حالتي الشركة والحصوصية معاً.

والشارح : جعل المطلوب في الصنف الذي يدل بالخصوصية ، ماهية شخص واحد ، والشارح : جعل المطلوب في الصنف الذي يدل بالخصوصية ، ماهية شخص واحد ، وتمثل بزيد ، إذا قيل إنه : ما هو .

وهو سهو منه ؛ فإنه من الصنف الثالث كما ذكر في الكتاب .

(٢) أقول : الحد :

قُد يكون بحسب الاسم، ويجاب به عما هو طالب تفسير الاسم . وقد يكون بحسب الحقيقة ، ويجاب به عما هو طالب الحقيقة.

وربما يجاب بحد واحد فى الموضعين ، باعتبارين فلعله لم يقل [ مثل دلالة الحد على ماهية الحدود ] لئلا يتخصص بأحدهما . بل قال [على ماهية الاسم] ليتناولهما .

(٣) والثانى: بالشركة المطلقة، مثل ما يجب أن يقال — حين يسأل عن جماعة مختلفة ، فيها مثلا : فرس ، وثور ، وإنسان — : ماهى ؟

وهنالك لا يجب ولا يحسن إلا الحيوان.

(٤) فأما الأعم من « الحيوان » «كالجسم» ، فليس لها بماهية مشتركة ، بل جزء الماهية المشتركة .

وأما الإنسان والفرس، ونحوهما — وفى نسخة « ونحوه» — فأخص دلالة مما تشتمل عليه — وفى نسخة بدون عبارة « عليه » — تلك الماهية ·

(ه) وأما مثل الحساس والمتحرك — وفى نسخة « أو المتحرك » \_ الإرادة طبعاً ، وإن أنزلنا أنهما مقومان مساويان لتلك الجملة معا بالشركة فليسا يدلان على الماهية .

(٣) أما أنه لا يجب – أى لا ينبغي – فلأنه تمام الماهية المشتركة .

وأما أنه لا يحسن؛ فلأنه لو أورد « حد الحيوان » بدله، لكان المورد مشتملا على ما يجب، لكنه لم يحسن ؛ فإنه لا حاجة إلى ذلك التفصيل .

(٤) أقول : هذا شروع فى بيان ذلك ، بأن المورد إن كان غير الحيوان : فإما أن يكون :

> مم أو أخص منه أو مساويا له .

وأبطل الجميع ، وذلك ظاهر إلى قوله [ في إبطال المساوى ]

( ° ) إنما قال ذلك ؛ لأنهما عند الجمهور فصلان متساويان يقومان الحيوان . والتحقيق يقتضي أن الفصل الذي يتحصل به الجنس لا يكون فوق واحد ؛

لأن الواحد إن لم يتحصل به الجنس لا يكون فصلا .

وإن تحصل به كان ما عداه فصلا ، فلا يكون فصلا .

(٦) وذلك لأن المفهوم من الحساس والمتحرك بالإرادة – وفي نسخة بدون عبارة « بالإرادة » – وأمثال ذلك بحسب المطابقة ، هو أنه شيء – وفي نسخة « هو مجرد أنه شيء » – له قوة حس، أو قوة حركة ، وكذلك مفهوم الأبيض: هو أنه شيء ذو بياض فأما ذلك الشيء – وفي نسخة « فأما ما ذلك الشيء » – فغير داخل في مفهوم هذه الألفاظ ، إلا على طريق الالتزام ، حين – وفي نسخة « حتى » – يعلم من خارج أنه – وفي نسخة « هو أنه » – لا يمكن أن يكون شيء من هذه إلا جسا – وفي نسخة « شيء من هذه إلا جسا – وفي نسخة « شيء من هذه الأجسام » –

اللهم إلا أن تكون الفصول مأخوذة عن علل مختلفة ، وحينئذ يكون الفصل الحقبق مجموعها ، وكل واحد منها هو جزؤه .

جموعها ، و من وحد مها سو جروه . ور بما يكون الفصل الحقيقي شيئاً لا يدل على ذاته إلا بعرض ذاتى له ، فيشتق له الاسم من ذلك العرض ، كالناطق المشتق من النطق الدال على فصل الإنسان .

الاسم من دلك المعرض و المسلم المحدد الله على الآخر ، فقد يشتى له عن كل واحد فإن وجد له عرضان يشتبه تقدم أحدهما على الآخر ، فقد يشتى له عن كل واحد منهما اسم ؛ وحينئذ ربما يظن أن المفهوم من الفصلين فصلان متغايران لتغاير معنيهما و « الحساس » و « المتحرك بالإرادة » في هذا الموضع من هذا القبيل ؛ فإن مبدأ الفصل الحقيقي ، هو النفس الحيوانية ، التي هي معروضة الحس والحركة ، فاشتن له

اللهب مهما . ولما لم يكن هذا التحقيق منطقياً ، أعرض الشيخ عنه ، وعرض بأن ذلك نحالف للتحقيق بقوله [ وإن أنزلنا أنهما مقومان] أى فرضنا .

فأما الشيء الذي يتحصل بها ، أو يكون موضوعاً لها ، فهو خارج عن مفهوماً الله فأما الشيء الذي يتحصل بها ، أو يكون موضوعاً لها ، فهو خارج عن مفهوماً الذي المنافقة لله ألم الله المتياز ، أو الأشياء الداخلة في الحارجة . هذا خلف .

(٧) وإذا قلنا لفظ \_وفى نسخة « لفظة » \_كذا تدل على كذا ،فإنما نعنى به طريق المطابقة ، أو التضمن ، دون طريق الالتزام .

( A ) وكيف والمدلول عليه بطريق الالتزام غير محدود ·

(٩) وأيضاً لو – وفى نسخة « إذا » – كان المدلول عليه هو بطريق الالتزام معتبراً ، لكان ما ليس بمقوم صالحاً للدلالة على ما هو ، مثل الضحاك – وفى نسخة « الضاحك » مثلا ؛ فإنه من طريق الالتزام يدل على الحيوان الناطق.

لكن قد اتفق الجميع على أن مثل هذا لا يصلح فى جواب ما هو . فقد بان أن الذى يصلح فيما نحن فيه أن يكون جواباً عما هو ، أن يقول لتلك الجماعة : إنها حيوانات .

والعلة فى اختصاص المطابقة والتضمن بهذه الدلالةأن لفضة [ما] انما\_وفى نسخة «هو إنما » \_ يتعلق بأجزائه إنما » \_ يتعلق بأجزائه بالقصد الثانى ؛ لكون المسئول عنه متعلق الهوية بها فتبقى اللوازم مقصودة مطلقاً .

( ٨ ) أي اللفظ الذي يقصد به أشياء محدودة ، إذا دل على الماهية، أو على مفهوم الاسم ، ويتناول ما يدخل فيهما ، فقد وقع على أشياء محدودة .

وأما اللوازم الحارجية ، فلكومها غير محدودة ، لا يجوز أن تكون مقصودة له .

(٩) أقول: تصريح بتخصيص الدلالة المذكورة بهذا الموضع؛ لأن ما ليس مقوم كالخواص، فقد يكون صالحاً الدلالة بالاتفاق فى سائر المواضع، وإلا لكانت وفى نسخة « لكان » ــ الرسوم أيضاً مهجورة على الإطلاق.

فكذلك الحدود الناقصة التي تخلو عن الأجناس .

<sup>(</sup>٧) يريد بهذه الدلالة ، الدلالة على الماهية، أو على مفهوم الاسم ، لا الدلالة المطلقة ، كما فهمها الشارح ، وأدى به ذلك إلى أن جعل « دلالة الالتزام » مهجورة فى جميع المواضع .

(١٠) ونجد اسم الحيوان موضوعاً بإزاء جملة ما تشترك فيه هى من المقومات المشتركة بينها التى تخصها وما فى حكمها وضعاً شاملا، إنما يخلى عما يخص كل واحد منها.

(١١) هذا وأما الثالث فهو ما يكون بشركة وخصوصية معا، مثل ما إنه إذا سئل عن جماعة ، هم زيد ، وعمرو ، وخالد ، ما هم ؟

كان الذي يصلح أن يجاب به على الشرط المذكور، أنهم أناس.

(١٢) وإذا سئل أيضاً - وفى نسخة بحذف كلمة «أيضاً » - عن زيد وحده، ما هو ؟ - كان الذي يصلح أن يجاب به على الشرط المذكور أنه انسان

وأيضاً الشيخ قد صرح بذلك في « الشفاء » في الفصل الذي قسم فيه الكلي إلى أقسامه الحمسة . فقال – بعد أن قسم الدال على الماهية إلى : الجنس والنوع – ما هذه عبارته : [ والحساس لا يدل على ما يدل عليه الحيوان إلا بالالتزام ، فليس جنساً ؛ إذ المراد

وهذا أيضاً نص صريح على التخصيص بهذا الموضع .

(١٠) أقول: يريد أنه إذا بطلت الأقسام بأسرها تعين الحيوان للجواب ؛ فإنه هو الذى يشتمل على جميع الذاتيات المشتركة التي تخص هذه المختلفات المسئول عنها ، ويخلى عن فصل كل واحد منها .

(١١) أي من غير تغيير المعنى اللغوي .

ها هنا بالدلالة ، ما يدل بالمطابقة أو التضمن ]

(١٢) إشارة إلى الفرق بين « ما » و « من » فإن الأول قد مرّ بيانه ، والثانى إنما يطلب به العوارض المشخصة ، ويكون جوابه « زيد » أو ما يجرى مجراه .

(۱۳) لأن الذي يفضل في زيد على الإنسانية ، أعراض ولوازم ، لأسباب في مادته التي منها خلق ، وفي رحم أمه ، وغير ذلك ، عرضت له .

(۱۳) يريد أن يفرق

بين الأشياء التي تدخل على معنى كـ « الحيوان » وتجعلها أشياء مختلفة الحقائق، كالإنسان ، والفرس .

وبين الأشياء التي تدخل على معنى آخر كالإنسان ، وتجعلها أشياء متفقة الحقيقة كزيد ، وعمرو .

ولنورد لبيان ذلك مقدمة ، هي أن نقول :

من الكلية ما قد يتصور معناه فقط ، بشرط أن يكون ذلك المعنى وحده ، ويكون كل ما يقارنه زائدا عليه ، ولا يكون معناه الأول مقولا على ذلك المجموع ، بل جزء منه . ومنها ما يتصور معناه ، لا بشرط أن يكون ذلك المعنى وحده ، بل مع تجويز أن يقارنه غيره ، وأن لا يقارنه . ويكون معناه الأول مقولا على المجموع حال المقارنة .

وهذا الأخير قد يكون غير متحصل بنفسه ، بل يكون مبهماً محتملا لأن يقال على أشياء مختلفة الحقائق ، وإنما يتحصل بما ينضاف إليه فيتخصص به ، فيصير هو بعينه أحد تلك الأشياء .

وقد يكون متحصلا بنفسه أو بما ينضاف إلى المعنى المذكور قبله ، ولا يكون مهما ، ولا محتملا لأن يقال على أشياء مختلفة الحقائق . بل يقال – حين يقال – على أشياء لا تختلف إلا بالعدد فقط .

وهذان يشتركان فى أن المعنى الأول يقال على الحاصل بعد لحوق الغير به إلا أن اللاحق معط لقوام ذلك المعنى فى الصورة الأولى ،

و «يسمى فصلا »

أو لاحق به بعد التقوم في الصورة الأخيرة

ويسمى « عارضاً »

فالكلى يسمى بالاعتبار الأول : « مادة » .

وبالاعتبار الثانى : « جنساً » .

(١٤) ولا يتعذر – وفي نسخة « يتقدر » – أن نقدر عروض أصدادها في أول تكونه ويكون هو هو بعينه

(١٥) وليس كذلك نسبة الإنسانية إليه ، ولا نسبة الحيوانية إلى الإنسانية والفرسية ؛ وذلك لأن الحيوان الذي كان يتكون إنساناً .

فإما أن يتم تكونه – وفي نسخة « بكونه – مما يتكون منه فيكون إنساناً .

وإما أن لا يتم تكونه ــ وفى نسخة « بكونه » ــ فلا يكون لاذلك الحيوان، ولا يكون ذلك الإنسان.

(١٦) وليس يحتمل التقدير المذكور، من أنه لو لم يلحقه لواحق جعلته إنسانًا — يعنى الناطقية « شرح » — بل لحقته أضدادها ، أو مغايراتها . — يني اللاناطقية والصاهلية « شرح » – لكان يتكون حيوانًا غير إنسان ، يعنى فرساً مثلاً ، وهو ذلك الواحد بعينه .

(١٤) إشارة إلى أن العوارض واللوازم لما قارنته بعد تحصله ، فلا تتبدل حقيقته بتبدل تلك العوارض.

مثلا « زيد الأبيض » لو فرضناه « أسود » لم تتبدل إنسانيته .

(١٥) يريد أن الماهية لا يمكن أن تكون كذلك ؛ لأنها إن تبدلت ارتفع الشيء اللَّٰی هی ماهیته .

(١٦) يعني يكون بعد تكونه فرسا هو ذلك الواحد الذي كان أمكن قبل ذلك ، أُوأُمكن أن يكون إنساناً .

ومراده من ذلك الإشارة إلى أن ما يحصل الماهية – أعنى الفصل – لا يحتمل التبدل أبضاً مع بقاء الماهية . وبالاعتبار الثالث : « نوعاً » .

مثاله : « الحيوان » إذا أخذ بشرط أن لا يكون معه شيء .

و إن اقترن به الناطق مثلًا صار المجموع مركباً من الحيوان والناطق ، ولا يقال له : إنه حيوان . كان مادة .

وإن \_ وفي نسخة « إذا » \_ أخذ لا بشرط أن لا يكون معه شيء ، بل من حيث يحتمل أن يكون إنساناً أو فرساً .

وإن تخصص بالناطق ، تحصل إنساناً ، ويقال له : إنه حيوان ، كان «جنساً» وإذا أخذ بشرط أن يكون مع الناطق ، متخصصاً ومتحصلا به ، كان نوعاً . فالحيوان الأول جزء الإنسان ، ويتقدمه تقدم الجزء في الوجودين .

والحيوان الثاني ليس بجزء ؛ لأن الجزء لا يحمل على الكل ، بل هو جزء من حده . ولا يوجد من حيث هو كذلك إلا في العقل ، ويتقدمه في العقل بالطبع ، لكنه في الخارج متأخر عنه ؛ لأن الإنسان ما لم يوجد ، لم يعقل له شيء ، يعمه وغيره ، وشيء يخصه ويحصله ، ويصير هو هو بعينه .

والحيوان الثالث هو الإنسان نفسه ؛ لأنه مأخوذ مع الناطق ، والأشياء التي تنضاف إليه بعد تحصله ، لا تفيده اختلافاً في الماهية ، بل ربَّما تجعله مختلفاً بالعدد ، كالإنسان الأبيض ، والإنسان الأسود، وهكذا الإنسان وذلك الإنسان .

فظهر الفرق بين الأشياء التي تدخل على معنى ، وتجعله أشياء مختلفة الحقائق، وبين الأشياء التي تدخل عليه ، وتجعله أشياء متفقة الحقيقة .

وإذا تقرر هذا فنقول : لما كان الإنسان نوعاً كما قلنا ، كان متحصل الوجود فكان كل ما ينضاف إليه ، ويقترن به ، مما يجعله مختلفاً بالعدد ، فهو غير مقوم إياه · بل عارض له ، بخلاف الحيوان ؛ ولذلك كانت ماهية الأشخاص، هي شيئاً واحداً، وهو المراد بقوله: [ لأن الذي يفضل في زيد على الإنسانية أعراض ولوازم لمادته – وفي نسخة « لأسباب في مادته » – هي التي منها خلق] .

# النهج الثاني

فی

الألفاظ الخمسة المفردة والحد والرسم الفصل الأول إشــارة

إلى المقول في جواب ما هو ، الذي هو الجنس، والمقول في جواب ما هو ، الذي هو النوع

(١) كل محمول كلِّى يقال على ماتحته فى جواب ما هو . فإما أن تكون حقائق ماتحته مختلفة ليس بالعدد فقط وإما أن تكون بالعدد — وفى نسخة « بالعدد فقط » — مختلفة .

فأما ما يتقوم ــ وفى نسخة «يقوم » ــ به من الذاتيات فغير مختلف أصلا والأول : يسمى جنساً لما تحته .

والشانى : يسمى نوعا .

ومن عادتهم أيضاً أن يسمواكل واحد من مختلفات الحقائق، تحت القسم الأول نوعاً له — و في نسخة بحذف كلمة « له » — و بالقياس — و في نسخة « بالقياس » — إليه .

(١٧) بل إنما يجعله حيوانًا ، ما يتقدمه فيجعله إنسانًا

(١٨) وإن ــ وفي نسخة « فإِن » - كان على غير هذه الصورة ، فهو

على غير هذا الحكم، وليس ذلك على المنطق.

(١٧) إشارة إلى تقدم وجود الإنسان، باعتبار الخارج على الحيوان الذي هو الجنس، وإن كان وجود الجنس في العقل متقدماً على تصوره .

ريات عادي الله المسائع الملك كورة التي فرضناها عوارض فصولاً في نفس الأهر وكانت التي فرضناها فصولاً عوارض ، فهو على غير هذا الحكم المذكور .

وكان الله على المنطق أن ينظر في المواد ، بل عليه أن يبين أن الأشياء الى ولكن ليس على المنطق أن ينظر في المواد ، بل عليه أن يبين أن الأشياء الى تختلف بالحقائق والتي لم تختلف ، أي أشياء كانت ، إذا سئل عنها بما هو ، كيف يختلف بالحقائق والتي لم تختلف ، أي أشياء كانت ، إذا سئل عنها بما هو ، كيف يجاب عن كل واحد منها – وفي نسخة «منهما » –

<sup>(</sup>١) كله ظاهر مستغن عن التفسير

الفصل الثانى

إشارة

إلى ترتيب الجنس والنوع

(١) ثم إن الأجناس قد تترتب متصاعدة ، والأنواع قد تترتب متنازلة .

(٢) ويجب أن ينتهى

الأول : ظنهم أن النوع في الموضعين له دلالة واحدة .

والثانى : ظنهم أن له دلالة مختلفة بالعموم والحصوص .

ويلزم على الأول أن يكون كل ما يقع تحت جنس ؛ فإنه لا يحتلف إلا بالعدد . حى لا يكون جنس تحت جنس البتة ؛ وذلك مما لم يذهب إليه أحد .

ومراد الشيخ ليس إلا أنهم ظنوا أن النوع الحقيقي هو نوع الأنواع لا غير ، فجعلوا المعنيين دلالة واحدة مختلفة بالعموم والحصوص ؛ لكونها مطلقة في أحد الموضعين ، وقيدة بملاصقة الأشخاص في الموضع الآخر .

(١) أى ربما تترتب ؛ لأن ترتبه ليس بواجب في جميع المواد .

(٢) وذلك لأنها لو لم تنته في التصاعد ، للزم تركب المعنى الواحد ، من مقومات لا تتناهى ، ويتوقف تصوره على إحضار جميعها بالبال .

قال الفاضل الشارح: (وأيضاً ، لوجب ترتب العلل والمعلولات ، لا إلى نهاية ؛

وَذَاكُ الْكُونَ كُلُّ فَصِلُ عَلَمْ لِتَقُومُ حَصَّتُهُ مِنَ الْجَنْسُ . وهو محال على ما تبين في الإلهيات )

ولو لم ينته في التنازل ، لما تحصلت الأشخاص والأنواع الحقيقية ، أعنى أعيان الموجودات ، التي يلزم من ارتفاعها ارتفاع الأجناس وما يليها .

(٢) على أن اسم النوع عند التحقيق إنما يدل في الموضعين على معنيين مختلفين .

(٣) ومما يسهو فيه المنطقيون ظنهم أن اسم النوع في الموضعين له دلالة واحدة ، أو مختلفة بالعموم والخصوص .

(٢) أقول: النوع المضاف إلى الجنس يستلزم اعتبارين:

أحدهما : نسبته إلى ما فوقه ، الذي هو الجنس .

والثاني : نسبته إلى ما تحته \_ أشخاصاً كانت أو أنواعاً أخر \_ التي لولاها لم يكن النوع كلياً .

والنوع الحقيقي يستلزم اعتباراً واحداً ، وهو نسبته إلى الأشخاص التي تحته .

فالأول : قد يتناول الأنواع العالية ، والمتوسطة ، والسافلة ، التي تخص باسم نوع الأنواع ، تناول الجنس لأنواعه .

والثاني : قد يشارك نوع الأنواع وحده في موضوعاته ، ويباينه بأحد اعتباريه ، أغنى النسبة إلى ما فوقه .

وقد يباينه في الموضوع أيضاً ، إذا لم يكن تحت جنس . كالوحدة ، والنقطة ، اِلآن .

فالنوعان يختلفان في المعنى بثلاثة أشياء :

أحدها: اختصاص أحدهما بالنسبة إلى ما فوقه ؛ ولأجل ذلك يجب تركبه عن جنس \_\_\_\_\_

ص وأما الآخر : فلا يجب فيه ذلك ، وإن كان جائزاً لاشتراك المذكورفي الموضوع .

وثانيها : جواز مباينة الإضافي للحقيقي، في الموضوعات حتى \_ وفي نسخة «حين» \_ يكون نوعاً عالياً ومتوسطاً ، من حيث وقوعه على مختلفات الحقيقة .

وثالثها: جواز مباينة الحقيقي للإضافي في الموضوعات حين لا يكون تحت جنس.

(٣) وفى بعض النسخ « ونختلفة بالعموم والخصوص » وهو أظهر .

فإن الأول: يوهم أن يكون لهم سهوان:

. . . . . . . . . . . . . . . . . . .

(٤) أقول: يعترض على سائر المنطقيين؛ فإن مقدمهم الذى هو المعلم الأول افتتح تعليمه بذكر المقولات العشر التي هي أجناس الأجناس، وأشار إلى معانيها وخواصها على الوجه المشهور الذى يليق بالمبتدئين في كتابه المسمى بـ « قاطيغورياس » وجعلها شبيه «مصادرة » لهذا العلم ، لا جزءاً منه. وتبعه الجمهور في ذلك ، بل زادوا في بياناتها عليه.

ولا شك في أن النظر في ذلك ليس من المباحث المنطقية ؛ إلا أن الحكم بأن النظر فيها بجرى مجرى النظر في الأجناس المتوسطة والسافلة، من — وفي نسخة «في» — كونه مهما أو غير مهم في هذا العلم ، خروج عن الإنصاف ؛ فإن المنطقي إنما يحتاج في استعمال قوانينه لاقتناص الحدود واكتساب المقدمات ؛ إلى ذلك ؛ لأنه ما لم يعرف محدوده ، وكل واحد من حدى مطلوبه ، تحت أى جنس من الأجناس يقع بحسب الماهية ، وكل واحد من حدى مطلوبه ، تحت أى جنس من الأجناس يقع بحسب الماهية ، لم يمكن له أن يحصل الفصول المترتبة ، ولا سائر المحمولات التي تتركب منها التعريفات ، ويستفاد منها التصديقات ، بحسب الأغلب ، كما بين في مواضعها .

وأما المتوسطة والسافلة التي لا تنحصر في عدد ؛ فإنما يستغنى عن إيرادها ؛ لاشتمال العالمية المعدودة ، علمها .

ومما يشبه ذلك أن الطبيب ، من حيث هو طبيب ، يجب أن لا ينظر إلا في حال بدن الإنسان ، من حيث يصح ، ويمرض ؛ ليحفظ الصحة ويزيل المرض ، فإن من ينظر وق نسخة « نظر » — من حيث هو طبيب ، في ماهيات أشياء ، ربما يستعملها أو لا الستعملها :

أهى : معدنية ، أو نباتية ، أو حيوانية .

ومعادنها أين هي ؟ وأوقات تحصيلها متى هي؟ وشرائط حفظها ما هي ؟ وكم هي ؟ دون ما لم يسمع به ، أو لم يقع إليه أنه مما يمكن أن تكون معرفتها أنفع في علمه ، كأن ذلك منهم ، فخروج عن الواجب .

الا أنه لما تصور إمكان الاحتياج إليها، في استعمال قوانينه الحافظة للصحة، أو المزيلة الدرض ، أضاف النظر فيها بحسب الإمكان إلى علمه ، بل جعله جزءاً من علمه .

وهذا دأب أصحاب سائر الصناعات العملية - وفى نسخة «العلمية» - فإنهم يضيفون إلى صناعاتهم ما يحتاجون إليه فى تتميم تلك الصناعات ، وإن كان خارجاً عنها ، ليم بذلك الوصول إلى غاياتها .

(٣) وأما إلى ماذا تنتهى فى التصاعد أو فى التنازل من المعانى الواقع عليها الجنسية والنوعية ؟

وما المتوسطات بين الطرفين ؟

فما — وفى نسخة « فما » — ليس بيانه على المنطق ، وإن تكلفه تكلف فضولا .

بل إنما يجب عليه أن يعلم أن ها هنا جنساً عالياً ، أو أجناساً عالياً ، أو أجناساً عالية ، هي أجناس الأجناس وأنواعاً سافلة هي أنواع الأنواع .

وأشياء متوسطة هي : أجناس لما دونها .

. وأنواع لما فوقها .

وأن لكل واحد منها في مرتبته خواص.

(٤) وأما أن يتعاطى النظر فى : كمية أجناس الأجناس، وماهيتها، دون المتوسطة، والسافلة ؛ كأن ذلك مهم، وهذا غير مهم، فخروج عن الواجب، وكثيراً ما ألهم الأذهان زيغا عن الجادة \*

وهذا العلم يبحث عن المعقولات الثانية .

فالمنطقي لـ من حيث هو منطقي – لا ينظر فيها .

وأما \_ وفى نسخة « وأن » \_ النظر فى أن لكل واحد من العالية ، والمتوسطة . والسافلة ، فى مرتبته خواص ، فإنما يازمه ؛ لأن العلوم البرهانية ، إنما تبحث عن تلك الحواص ، وهى الأعراض الذاتية المذكورة .

<sup>(</sup>٣) أقول : يريد أن معرفة مواد الأجناس والأنواع ، بأعيانها ، ليست من هذا العلم ؛ لأنها المعقولات الأولى .

(۱) وأما الذاتى الذى ليس يصلح أن يقال على الكثرة التى كليته بالقياس إليها، قولا فى جواب «ما هو؟» فلا شك فى أنه يصلح للتمييز – وفى نسخة «للتميز» – الذاتى – وفى نسخة بدون كلمة «الذاتى» – عما يشاركها فى الوجود، أو فى جنس ما

إما أن يكون مقولا في جواب ما هو ، بالقياس إلى ما هو ذاتى له .

ولا يكون

والثانى : إما أن يكون داخلا فيما يقال فى جواب « ما هو »

أو يكون خارجاً عنه .

ولما كان المقول في جواب « ما هو ؟ » على الكثرة :

إما تمام ماهيتها مطلقاً .

أو تمام ماهيتها المشتركة بينها \_ وفي نسخة « فيها » .

فالذاتي الحارج عما يقال في جواب «ما هو؟» لا يوجد إلا في القسم الأخير · ويكون ما يختص ببعض تلك الكثرة ، بالضرورة ، وما يختص بالبعض مقوماً له ، فهو ما يفيده الامتياز عما يشاركه ، فهو صالح للتمييز الذاتي لذلك البعض ،

والداخل في جواب « ما هو ؟ »

إن كان واقعاً \_ وفي نسخه « مقولا » \_ في جواب « ماهو ؟ » على كثرة أخرى قبل الأولى ، فحكمه حكم المقول في جواب « ما هو ؟ »

وإن لم يكن واقعاً فحكمه حكم الحارج المذكور . فإذن كل ذاتى لا يصلح فى جواب ما هو ، فهو صالح للتمييز الذاتى ، وهو الفصل

(٢) ولذلك يصلح أن يكون مقولاً في جواب أي شيء هو ؟

فإن «أى شيء » إنما يطلب به \_ وفى نسخة حذف عبارة « به » \_ التمييز المطلق عن المشاركات فى معنى « الشيئية » فما دونها ، وهذا هو المسمى بالفصل .

والفصل قد يكون خاصاً بالجنس ، كالحساس للنامى مثلا، فإنه لا يوجد لغيره .

وقد لا يكون ، كالناطق للحيوان ، عند من يجعله مقولاً على غير الحيوانات ، كبعض الملائكة مثلاً .

وعلى التقديرين ، فإن الجنس إنما يتحصل ويتقوم به نوعاً ، وذلك النوع إنما يمتاز بذلك الفصل .

أما على التقدير الأول : فعن كل ما عداه ، مما في الوجود .

وأما على التقدير الثانى : فعن كل ما يشاركه فى الجنس فقط ؛ فإن الإنسان لا يمتاز بالناطق عن جميع ما فى الوجود ؛ إذ لا يمتاز به عن الملائكة ، بل عما يشاركه فى الحيوانية فقط . وهو المراد بقوله : [ عما يشاركها فى الوجود ، أو فى جنس ما] .

وقد ذهب الفاضل الشارح ، وغيره ، ممن سبقه ، إلى أن الذاتى الذى لايصلح لجواب « ما هو ؟ » لا يجوز أن يكون أعم الذاتيات .

فهو إما : مساو أو أخص منه .

والمساوى له هو ما يصلح لتمييزه عما يشاركه في الوجود .

والأخص منه هو ما يصلح لتمييز ما يختص به عما يشاركه فى الجنس الذى يعمهما . ولزمهم على ذلك تجويز تركب أعم الذاتيات الذى هو الجنس العالى عن أمرين مساويين له ، ليس ولا واحد منهما بجنس ، بل يكونان فصلين ، وذلك غير مطابق للوجود ، ولا لأصولهم التى بنوا عليها .

وفيها ذهبنا إليه غني عن أمثال هذه التمحلات .

(٢) أقول: نبته على أن الفصل هو المقول في جواب «أى شيء هو» ثم بيتن أن هذا الإطلاق موافق لعرف اللغة، كما بيتن في جواب « ما هو » بقوله: [فإن أى شيء إنما يطلب به التمييز]

<sup>(</sup>١) أقول : كل ذاتى :

الفصل الرابع

إشارة

إلى الخاصة والعرض العام

(۱) أما الخاصة والعرض العام فمن المحمولات العرضية والخاصة منها – وفي نسخة « منهما » – ماكان من العوارض واللوازم – وفي نسخة «الغير » – المقومة لكلي ما واحد « اللوازم والعوارض » – غير – وفي نسخة «الغير » – المقومة لكلي ما واحد من حيث ليس – وفي نسخة « من حيث انه ليس» – لغيره ، سواء كان ذلك نوعاً أخيراً ، أو غير أخير ، وسواء عمَّ الجميع أو لم يعم .

والثانى : بقياسه إلى النوع المتحصل منه .

والأول : هو التقسيم ؛ فإن الناطق يقسم الحيوان إلى الإنسان ، وغيره .

والثانى : هو التقويم ؛ فإنه يقوم الإنسان لكونه ذاتياً له .

وأما قولهم : (الفصل : مقوم لحصته من الجنس) فذلك التقويم غير ما نحن فيه فإنه بمعنى كونه سبباً لوجود الحصة ، لا بمعنى كونه جزءاً منه

والتمييز بعد التقويم ؛ لأنه عارض بحسب اعتبار الشيء إلى غيره ، فيكون متأخراً عن اعتباره في نفسه .

ومقوم النوع العالى يقوم السافل؛ لأنه يقوم مقومه ، ولا ينعكس ؛ لاحتمال أن يكون مقوم السافل ، هو ما ينضاف إلى العالى .

ومقسم الجنس السافل ، مقسم العالى ؛ لأن العالى مقول على جميع السافل ، ولا ينعكس ؛ لاحتمال أن يكون أقسام العالى ، هو السافل نفسه .

(١) أقول: لما فرغ من المحمولات الذاتية، وذكر المحمولات العرضية، وهي القسم:

(٣) وقد يكون فصلا للنوع الأخير ، كالناطق مثلا للإنسان .

وقد يكون للنوع المتوسط، فيكون فصلا لجنس نوع أخير – وفى نسخة « النوع الأخير » – مثل الحساس فإنه فصل للحيوان – وفى نسخة « الحيوان » \_ وفصل جنس الإنسان، وليس جنساً للإنسان، وإن كان ذاتياً أيم منه.

(٤) فيعلم من هذا أنه ليس كل ذاتى أعم، جنساً ؛ ولامقولا في «جواب ما هو ؟ »:

وكل فصل فإنه بالقياس إلى النوع الذي هو فصله مقوم، وبالقياس إلى جنس، ذلك النوع مقسم \*

يعنى أن السؤال بر أى » قد يطلب به التمييز العام عن جميع الأشياء ، وذلك إذا أضيف إلى رشيء » أو ما يجرى مجراه ، فيقال: « أى شيء هو ؟ » وقد يطلب به التمييز الحاص عن بعضها ، مما هو دون الشيء المطلق، وذلك إذا أضيف إلى شيء أخص منه ، كما يقال « أى حيوان هو ؟ »

وغرض الشيء في التلفظ بـ « الوجود » و « الشيء » ها هنا ، تعميم الأشياء التي يطلب التمييز عنها ، من غير ملاحظة كون « الوجود » و « الشيئية » عارضين للماهيات ، على ما فهم الفاضل الشارح ؛ فإنه لا فائدة لذلك ها هنا .

(٣) أقول: لما فرغ من بيان ماهية الفصل ، رجع إلى الإشارة التفصيلية ، إلى أن « فصلية ؛» كل واحد من الذاتيات التي لا تصلح لجواب «ما هو ؟» بالقياس إلى أي شيء يكون .

وعند وصوله إلى فصل الجنسأشار إلى ما ذكره فى مناقضة القائلين فيما مرَّ بأن المقول في حواب ما هو ، هو الذاتى الأعم مجملا ، وأحال بيانه إلى هذا الموضع بقوله .

(٤) يريد أن الفصل الذي يتحصل به الجنس نوعاً ، إنما يكون له اعتباران : أحدهما : بقياسه إلى الجنس المتحصل به .

(۲) وأما العرض العام منهما — وفى نسخة بدون عبارة «منهما» — فهو ماكان موجوداً — وفى نسخة «منهما موجوداً» وفى أخرى «منها موجوداً» — فى كمى وغيره، عم الجزئيات كلها — وفى نسخة بدون عبارة «كلها» — أو لم يعم .

(٣) وأفضل الخواص ماعم النوع واختص به ، وكان لازما لا يفارق الموضوع — وفى نسخة « لا يفارقه » — وأ نفعها فى تعريف الشيء به — وفى نسخة بدون عبارة « به » \_ ماكان بيِّن الوجود له \_ وفى نسخة بدون عبارة « له » \_ مثال الخاصة ، الضاحك \_ وفى نسخة « الضحاك » \_ للانسان ، وكون الزوايا مثل قامّتين للمثلث .

(٢) والعرض العام قد يكون أيضاً
 للجنس العالى ، كالواحد للجوهر .
 وللنوع الأخير ، كالأبيض للإنسان .

وقد يكون لازماً ، كالزوج للاثنين . ومفارقاً ، كالنائم للإنسان .

وقد يكون عاماً للجزئيات، كالمتحرك للحيوان .

وغير عام كالأبيض له .

(٣) أقول : الخاصة .

قد تعتبر ، من حيث كونها خاصة فقط . وقد تعتبر من حيث وقوعها في التعريفات .

وتوجد الخواص متفاوتة في الجودة والرداءة ، بكل واحد من الاعتبارين .

فأفضلها بالاعتبار الأول ما تكون شاملة لأشخاص الموضوع ، خاصة به ، لابالقياس الرغيره ، بل على الإطلاق ، لازمة لها غير مفاوقة .

وبالاعتبار الثاني ؛ ما تكون مع ذلك بينة الوجود له ؛ فإن التعريف بالخني غير منجح

إلى ما لا يعرض لغير موضوعاتها .

وإلى ما يعرض .

والأول : خاصة .

والثاني: عرض عام.

ويشترط فيهما ، أن يكون الموضوع كلياً .

فالخاصة قد تكون

للجنس العالى ، كالموجود لا في موضوع ، للجوهر .

وللمتوسط ، كاللون للجسم .

وللنوع الأخير كالكاتب للإنسان

وقد تكون لازمة

ك « ذى الزوايا الثلاث » للمثلث .

ومفارقة ، كالماشي للحيوان .

وقد تكون عامة لأشخاص موضوعاتها ، كالضاحك بالطبع للإنسان .

وخاصة بالبعض ، كالكاتب له .

وقد تكون مفردة ، كالكاتب له .

ومركب

ك « منتصب القامة ، بادى البشرة » له

. وقد تكون بالقياس إلى شيء ، لا يوجد فيه ، وإن لم تكن خاصة بالموضوع على الإطلاق ،

ك « ذى الرجلين » للإنسان ، بالقياس إلى الفرس، دون الطائر ، ولا بالقياس إلى شى ، بل بالإطلاق ، كما مر .

وكل خاصة نوع ، خاصة لجنسه وإن علا ، ولا ينعكس ، وربما يكون عرضاً عاماً لما تحته ، وربما لا يكون . الفصل الخامس

تنبيــــــه

(١) فهذه الألفاظ الخمسة ، وهي :

الجنس والنوع والفصل والخاصة والعرض العام

تشترك كلها \_ وفى نسخة بدون عبارة «كلها» \_ فى أنها تحمل على الجزئيات الواقعة تحتها، بالإسم والحد

إنه جنس للأسود .

وفصل : للكيف .

ونوع للمتكيف ، بوجه ، ولهذا الملون ، بوجه آخر .

وخاصة : للجسم ، وعرض عام.

وليس هذا المثال صحيحاً في بعض الصور ، ولكن لا يناقش في الأمثلة ــ وفي نسخة المثال » ــ

(١) أقول : هذا أول فصل ترجمه بـ « التنبيه » .

وقال الفاضل الشارح: الاستقراء يدل على أن الشيخ عبر في هذا الكتاب ب « الإشارات » عن فصول تشتمل على أحكام تثبت بتجشم.

و بـ « التنبيهات » عن فصول يكفي في ثبوت أحكامها النظر في حدودها ، وفيها سبق من القول فيما يناسبها .

وهذا الفصل بيتِّن "كونه من النوع الثاني .

ومن عادة المنطقيين في هذا الموضع أن يبينوا :

المشاركات العامة . والثنائية . والثلاثية . والرباعية .

والمباينات بين هذه الخمسة .

فاقتصر الشيخ على بيان مشاركة عامة هي :

- (٤) مثال \_ وفي نسخة « ومثال » \_ العرضالعام الأبيض للبيضاني .
  - (ه) وربما قالوا : « العرض» مطلقاً محذوفاً عنه العام .

ومتخلفوا \_ وفى نسخة « مختلفوا » \_ المنطقيين يذهبون إلى أن هذا العرض هو العرض الذى يقال مع الجوهر ، وليس هذا من ذلك بشيء ، بل معنى هذا العرض ، هو العرضى المشهور عند الظاهرين \_ وفى نسخة بدون عبارة « المشهور عند الظاهرين » \_

(٦) وقد يكون الشيء بالقياس إلى كلى ، خاصة ، وبالقياس إلى ما هو أخص منه ، عرضا عاما ؛ فإن « المشي والأكل » من خواص الحيوان ، ومن الأعراض العامة للانسان \_ وفي نسخة « بالقياس إلى الإنسان » \_

(٤) وهو طائر يقال له باليونانية قعنس ــ وفى نسخة « ققنس » ــ فهو متولد غبر متوالد ، وقد تذكر له قصة ، ويتمثل فى البياض به ، كما فى السواد بالغراب .

(٥) إطلاق العرض على ما يوجد للموضوع فقط .

و إطلاق الحاصة على ما يكون مع ذلك مساوياً له ، كما ذكر فى الجدل . والعرض الذى هو قسيم الجوهر ما يوجد فى الموضوع .

ولا الالتباس بين ما يوجد للموضوع ، وبين ما يوجد فيه ، بعد الغفلة عن اختلاف معنى الموضوع فيهما ، حملهم على الذهاب إلى أنهما واحد .

وأيضاً فإن العرض الذي هو قسيم الجوهر ، قد يمكن أن يحمل على موضوعه حملا غبر ذاتى ، وظنوه عرضاً عاماً لذلك ، وغفلوا عن كونه محمولا عليه بالاشتقاق ، ووجوب <sup>كون</sup> العرض العام محمولا بالمواطأة .

ر ٦) أقول: كل واحد من الحمسة ، إنما يكون واحداً منها بالقياس إلى شيء ؛ فإن الجنس جنس لشيء ، والنوع نوع لشيء ..

 الفصلالسادس

إشارة

إلى رسوم الخمسة

(١) فالجنس يرسم بأنه كلى \_ وفى نسخة « الكلى » \_ يحمل على أشياء غتلفة الحقائق فى «جواب ما هو ؟»

والفصل يرسم بأنه كلى يحمل على الشيء في جواب « أي شيء هو ؟ »

فی جو هره .

والنوع

يرسم بأحد المعنيين أنه كلى يحمل على أشياء لا تختلف إلا بالعدد في جواب « ماهو ؟ »

ويرسم بالمعنى الثانى أنه كلى يحمل عليه الجنس وعلى غيره حملا ذاتياً أوّليا وإلى ما لا يمكن وقوعها فيه .

وممكنة الوقوع ، إذا ترتبت فى العموم والحصوص ، فالعام جنس للخاص . والحاص وع له .

وما لا يمكن أن يقع في جواب « ما هو ؟ » ينقسم إلى :

ذاتى ، هو الفصل .

وإلى عرضي ، وهو إما الخاصة ، أو العرض .

وهذه القسمة مشتملة على قسم آخر ، وهو ما يمكن وقوعه فى جواب « ما هو ؟ » ولا يترتب ، أولا يعتبر ترتبه ، تحت عام ، وهو النوع الحقيقى ، فتكون بالقوة مسدسة ، ولا عيص عن ذلك فى كل قسمة تجرى مجراها فى إخراج الإضافى .

أن كل واحدة من الخمسة ، قد تحمل على جزئياتها بالاسم والحد ، كالجسم على الحيوان ، وكالجوهر الذي يقبل الأبعاد ، أعنى حد الجسم عليه أيضاً .

وها هنا بحث مهم ، وهو أن النوع الذي هو أحد الحمسة بأى المعنيين هو ؟ فنقول : إنه بالمعنى الحقيقي ؛ وذلك لأن الكليات المنحصرة في هذه الأقسام الحمسة هي المحمولات .

والنوع الإضافي من حيث هو نوع إضافي ، موضوع لا يعتبر كونه محمولاً على شيء إنما يعتبر كونه محمولاً ، من حيث هو كلي ؛ وهو اعتبار آخر .

والشيخ قد نبه عليه بقوله [ تشترك كلها فى أنه تحمل على الجزئيات الواقعة تحتها] فإن الإضافى النوع لا يقاس إلى ما تحته ، من حيث هو نوع إضافى ، بل يقاس إلى ما فوقه .

وأيضاً القسمة المخمسة تخرج الحقيقي وحده ، والتي تخرج الإضافي ، إنما تكون بالقوة مسدسة؛ لأنها لا تخرج الإضافي وحده ، من غير اعتبار الحقيقي، وذلك لإنا نقول الذا أردنا الحقيقي :

مثلا الكليات المحمولة :

إما ذاتية لموضوعاتها .

وإما عرضية .

والذاتية : إما مقولة في جواب « ما هو » على مختلفات الحقيقة ، وهي الجنس .

أو على متفقاتها ، وهي النوع .

وإما ليست بمقولة ، وهي الفصل .

والعرضية : إما مختصة بموضوعاتها ، وهي الخاصة .

أو غير مختصة ، وهي العرض .

فهذه القسمة وما يجرى مجراها ، تخرج الحقيقي وحده ، محمسة .

وأما إذا أردنا الإضافي فنقول:

مثلا الكليات تنقسم:

إلى مُكنة الوقوع في جواب « ما هو ؟ »

الفصل السايع إشــــارة إلى الحد

# (١) الحد قول دال على ماهية الشيء .

(١) هذا حد الحد . وقد يرسم بأنه قول يقوم مقام الاسم المطابق في الدلالة على

والحد منه تام يشتمل على جميع المقومات ، كقولنا ، للإنسان ، : إنه حيوان ناطق. ومنه ناقص يشتمل على بعضها، إذا كان مساوياً للحدود ، كقولنا له : إنه جسم ، أو جوهر ، ناطق .

والتام لا يكون إلا واحداً .

وأما الحدود الناقصة فكثيرة يفضل بعضها على بعض بحسب ازدياد الأجزاء .

وأيضاً منه ما يكون بحسب الاسم . ومنه ما يكون بحسب الماهية ، كما مر .

والمراد ها هنا هو الذي بحسب الماهية .

واسم الحد يقع على التام والناقص ، بالاشتراك؛ لأن التام دال على الماهية بالمطابقة كالأسم ؛ إلا أن الاسم مفرد ، والحد مؤلف .

والناقص دال عليها ، لا بالمطابقة ، بل بالالتزام ، ويقع على الحدود الناقصة بالتشكيك ؛ لأن المشتمل على أجزاء أكثر ، أولى بهذا الاسم ، من المشتمل على أجزاء

فإذا أطلق هذا الاسم ، فالواجب أن يحمل على التام الذي هو الحد الحقيقي وحده، وإياه عنى الشيخ في هذا الفصل . والخاصة ترسم بأنها كلية تقال على ما تحت حقيقة واحدة فقط قولا غير ذاتي .

والمرض العام يرسم بأنه كلي يقال على ما تحت حقيقة واحدة، وعلى غيرها قولا غير ذاتي»·

> (١) أقول : الكلي هو الحنس للخمسة ؛ ولذلك وضعه في أوائل رسومها . والكلي يقع بالاشتراك

على طبائع الموجودات وحدها ، وهو الطبيعي .

وعلى العموم الذي إذا لحقها اشتركت الجزئيات فيها ، وهو المنطقي .

وعلى الملحوق مع اللاحق ، وهو العقلي .

وقد مر ذكرها .

فالجنس للخمسة ، هو المنطق لا غير .

وإنما قال ــ فى رسم الفصل ــ [ يحمل فى جواب « أى شيء هو فى جوهره ؟ »] لأن الحاصة أيضاً قد تحمل في جواب « أيشيء هو؟ » إلاأنها إنما تفعل تمييزاً عرضياً . لا ذاتياً وجوهرياً .

وقال في رسم النوع الإضافي: [ إن الجنس يحمل عليه ، أيضاً ، حملا ذاتياً أولا ] لأن الجنس البعيد يحمل عليه أيضاً حملا ذاتياً ، لكنه لا يكون أولياً ، وهو لا يكون نوعاً إلا بالقياس إلى القريب .

والباقي ظاهر .

وإنما جعل هذه الأقوال رسوماً ، لا حدوداً ؛ لأن الحمل على الشيء أمر عارض لماهبة الكليات ، وغير مقوم إياها ؛ فإن الجنس في نفسه ، هو الكلي الذاتي لمختلفات الحقيفة بالاشتراك ، سواء حمل عليها أو لم يحمل .

وأما حمله عليها ، أو كونه صالحاً لأن يحمل ، فمما يعرض لها بعد تقومه .

وكذلك في البواقي .

وإنما أورد الشيخ رسومها دون حدودها ؛ لأنها أشد مناسبة لبياناتها المتقدمة .

(٣) وما لم يجتمع للمركب ما هو مشترك ، وما هو خاص ، لم يتم للشيء حقيقته المركبة .

(٤) وما لم يكن للشيء تركيب في حقيقته لم يدل – وفي نسخة « لم يكن أن يدل » – عليها بقول.

(ه) وكل — وفي نسخة « فكل » – محدود مركب في المعنى.

(٦) ويجب أن يعلم أن الغرض في التحديد ليس هو التمييزكيف اتفق، ولا أيضاً بشرط أن يكون من الذاتيات من غير زيادة اعتبار – وفي نسخة

فقول الشيخ [ الحد قول دال على ماهية الشيء] يدل على تخصيص الحد بذوات الماهيات ، التي هي المركبات العقلية ، فلذلك – وفي نسخة « فلأجل ذلك » – قال (ويكون) يعنى الحد ( لا محالة مركبا من جنسه وفصله ) .

وإذا ثبت هذا ، فقد سقط الشك الذي يورد عليه، وهو قولهم : [ ليس كل حد مركباً من جنس وفصل] .

(٣) يريد بـ « المركب » العقلى الصرف ؛ فإن سائر المركبات لا يجب أن يكون مشتملا على مشترك وخاص .

(٤) يعنى بالقول ، القول الذي يكون حداً ؛ فإن البسيط وفي نسخة «حقيقية أسيط » – قد يدل عليه – وفي نسخة «عليها» – بقول ؛ ولا يدل عليه – وفي نسخة «عليها» – بقول يكون حداً ، بل بقول يكون رسماً . وإن لم يكن ذلك القول في بعض أصور قاصراً عن الحدود ، في إفادة تصور ما يطلب تصوره ؛ وذلك إذا كان مشتملا على لوازم تقتضي انتقال الذهن عنها إلى حقيقة ملزومها ، كما هي ؛ فإن ذلك القول يقوم منام الحد في إفادة الغرض .

(٥) أقول : ها هنا صرح بأنه يريد التركيب العقلي .

(٢) ولا شك فى أنه يكون مشتملا على مقوماته أجمع. ويكون لامحالة مركبا من جنسه وفصله؛ لأن مقوماته المشتركة هى جنسه، والمقوم الخاص فصله.

(٢) إشارة إلى ما سبق من أن الدال على الماهية ، إنما يكون مشتملا على جميع المقومات.

واعلم أن الشيء الذي يراد تعريفه ، يكون :

إما بسيطآ

وإما مركباً .

والتركيب: إما أن يكون فى العقل فقط.

وإما أن يكون في العقل وخارجه .

والعقلى المحض : هو التركيب من الجنس والفصل . ويختص بأن يكون كل واحدمن المركب وأجزائه مقولا بالمواطأة على الباقية .

والتركيب الحارجي قد يكون من أشياء ملتئمة شيئاً واحداً ، كالآحاد في العدد . وكالهيولي والصورة في الجسم – وفي نسخة «للجسم » –

أو غير ملتئمة شيئاً واحداً ، كالسواد وغيره في البلقة .

أو من شيء وما يحل فيه كالجسم والسواد ، في الأسود ،

أو من شيء وإضافته إلى غيره، كالرجل والأبوة في الأب.

وقد يكون على أنحاء غير ذلك مما يطول ذكرها .

وكل مركب خارج العقل ، مركب فى العقل، ولا ينعكس .

ولكل قسم من هذه الأقسام تعريف يخصه .

وأما البسائط فلا تعرف بالحدود ، بل بالرسوم وما بجرى مجراها .

وأما المركبات العقلية، فهي التي تحد بالحدود التامة المذكورة، وهي ذوات الماهيات على الاصطلاح المذكور قبل.

وأما المركبات الباقية ، فحدودها مؤلفة من حدود بسائطها ، إن كانت ذوات حدود وإلا فن رسومها . ( ٨ ) ولو كان الغرض في «الحد » التميز بالذاتيات ، كيف اتفق ، لكان قولنا: الإنسان -- وفي نسخة « للانسان » - جسم ناطق مائت ، حدا .

# الفصل الثامن وهم وتنبيه

(١) إذا – وفي نسخة « وإذا » – كانت الأشياء التي يحتاج إلى ذكرها في الحد ـــ وفي نسخة بدون عبارة « في الحد » ــ معدودة ، وهي مقومات الشيء، لم يحتمل التحديد إلا وجهاً واحداً من العبارة التي تجمع المقومات على ترتيبها أجمع ، ولم يمكن أن يوجز ، ولا أن يطول ؛ لأن إيراد الجنس القريب يني عن تعديد واحد واحد من المقومات المشتركة إذ – وفي نسخة «إذا» – كان اسم الجنس يدل على جميعها دلالة التضمن. ثم يتم الأمر بإيراد الفصول. وقد علمت أنه إذا زادت الفصول على واحد، لم يحسن الإيجاز والحذف إذا كان الغرض بالتحديد - وفي نسخة « في التحديد » \_ تصور كنه الشيء كا هو \_ وفى نسخة « على ما هو عليه » \_ وذلك يتبعه التمييز أيضاً .

ثم لو تعمد متعمد ، أو سها ساه ، أو نسى ناس ، اسم الجنس ، وأتى بدله

اعتبار زیادة » – آخر ، بل أن – وفی نسخة بدون كلمة «أن» – يتصور به المعنى كما هو .

(٧) وإذا فرضنا أن شيئًا من الأشياء، له، بعد جنسه، فصلان يساويانه كما قد يظن أن الحيوان له بعد كونه جسما ذا نفس، فصلان، كالحساس، والمتحرك بالإرادة .

فإذا أورد أحدهما وحده كني في الحد – وفي نسخة « في ذلك الحد » – الذي يراد به التمييز الذاتي. ولم يكف في الحد الذي يطلب فيه أن يتحقق ذات الشيء وحقيقته كما هو .

(٦) أقول : الظاهريون يرون أن الغرض من التحديد هو التمييز فحسب ؛ ولذلك يجعلون كل قول « يطرد وينعكس » على الشيء ، حداً له .

ثم إن تنبه بعضهم للذاتيات والعرضيات جعل المميز الذاتي كيفما كان حداً.

والشيخ رد عليهم جميعاً ، وأبان أن الغرض من التحديد تصور المعني كما هو . فإن من يروم تحقيق الأشياء لا يقف دونه ــ وفي نسخة « دونها » -

وأعلم أن طالب التميز الكلى بالقصد الأول، لا يتحصل غرضه ، إلا بعد أن يعرف الشيء الذي يريد تمييزه أولا .

ثم الأشياء الغير المتناهية التي يريد التميز عنها ثانياً .

وأما طالب تصور المعنى كما هو ، فقد يتحصل له التمييز الكلِّمي تابعاً لمقصوده

(٧) وقد مر الكلام في كيفية اشتمال الشيء على فصلين متساويين ، فلا وجه لإعادته .

والمنطق من حيث بجوز ذلك فعليه أن يحكم بوجوب إيراد الفصول جميعاً حي مُ المقومات .

<sup>(</sup> ٨ ) هذه حجة جدلية يحتج بها على القوم؛ فإنهم مع قولهم بأن الغرض من الحد هو التميز بالذاتيات ، اعترفوا بأن هذا ليس حداً تاماً ، وهو مناقض لقولهم .

والماثت عندهم فصل أخير ، بعد الناطق ؛ فإن الإنسان يشارك الأفلاك والملائكة - بزعمهم ـ في كونهم « حيا ناطقاً » ويمتاز عنها بـ « الماثت » .

والحق أن « الحي الناطق » يقع عليهما بمعنيين .

واستعمال ـ وفى نسخة « فاستعمال » ـ أمثال هذا فى حدود أمور غير إضافية خطأ قد ذكر لهم فى كتبهم ، فليتذكروه .

الفصل التاسع

إشارة

إلى الرسم

(۱) وأما إذا عرِّف الشيء بقول مؤلف من أعراضه وخواصه التي تختص وفي نسخة « تخصه » حجملتها بالاجتماع فقد عرف ذلك الشيء برسمه . واعلم أن الحد مضاف إلى المحدود ، إلا أن الإضافة عارضة له ، لبست داخلة في ماهيته .

ومن جعل الوجيز جزءًا من حده ، جعلها داخلة في ماهيته .

(۱) أقول: ما ذكره الشيخ رسم الرسم. وحده أن يقال: هو قول مؤلف من محمولات لا تكون ذاتية بأجمها، أولا تكون على ترتيبها الواجب، يراد به تعريف الشيء. والرسم منه تام، يفيد التمييز عن كل ما يغاير المرسوم.

ومنه ناقص يفيد التمييز عن بعض ما يغايره .

وقيل التام هو الذي يشتمل على الذاتيات والعرضيات ، والناقص ما اقتصر فيه على مرضيات.

وأيضاً منه جيد يساوى المرسوم ، ويكون أبين منه . ومنه ردىء وهو ما يخالفه أن شرائط الجودة ، المساواة للمرسوم ؛ لثلا يتناول ما ليس منه ، أو يخلى عما هو منه . لا بما لم يكن كل واحد من العرضيات متشاويا واجتمع منه مايكون مساوياً ، فيصير الما بما يقال مثلا في رميم الحفاش بان الطائر الولود .

وقول الشيخ [ التي تختص جملتها بالاجتماع ] إشارة إلى هذا المعنى . والإشكال الذي أورده الشارح الفاضل وهو أن مساواة اللازم الواقع في الرسم لملزومه ، بحد الجنس، لم نقل إنه خرج عن \_ وفى نسخة بدون كلمة «عن» \_ أن يكون حادا مستعظمين صنيعه \_ وفى نسخة « فى صنيعه » — فى تطويل الحد .

فلا ذلك الإيجاز محمود كل ذلك الحمد وفى نسخة بدون عبارة «كل ذلك المجمد» ولا هذا التطويل مذموم كل ذلك الذم، إذا حفظ فيه الواجب من الجمع والترتيب.

(٢) وكثيراً ما ينتفع فى الرسوم بزيادة تزيد على الكفاية للتمييز \_ وفى نسخة « للتميز » \_ وستعلم الرسوم عن قريب .

(٣) ثم قول القائل: إن الحد قول وجيز، كذا وكذا ، يتضمن يبانا لشيء إضافي مجهول ؛ لأن الوجيز غير محدود .

فربما كان الشيء وجيزاً بالقياس إلى شيء، طويلا بالقباس إلى غيره

(١) أقول: الوهم في هذا الفصل هو غلط جماعة من المنطقيين في تحديد الحد؛ وذلك قولهم: (الحد قول وجيز دال على تفصيل المعانى التي يشتمل عليها مفهوم الاسم، أو ما يجرى مجراه.

والتنبيه على فساد ذلك بما ذكره غي عن الشرح.

وقد أفاد بقوله [ إذا حفظ فيه الواجب من الجمع والترتيب] فائدة ، وهي أن الحد لا يتم بجميع المقومات ، بل يجب مع ذلك أن يترتب ، فيقدم الأجناس ، ثم يقيد بالفصول ليتحصل صورة مطابقة للمحدود .

يباك الروب المبادل الرديج في من يعتبر الإيجاز ، بأن زيادة ذكر بعض اللوازم ، أو القيود ، في الرسوم المميزة ، يقتضى مزيد الإيضاح ، وسهولة الاطلاع على حقيقة المطلوب (٣) أقول : يشير إلى المواضع الجدلية المتعلقة بالحدود ، فإن منها موضعاً يشمل على تخطئة تحديد غير الإضافي ، بالإضافي كمن يحد النار بأنها — وفي نسخة « بأنه » –

على تخطئه تحديد عير الإصابي . أخف الأجسام وألطفها .

لا تعرف إلا بعد معرفة الملزوم ، فتكون معرفة الملزوم به دوراً لا ينحل بما أدعى حله به ، وهو قوله : تقيد اللوازم الغير المساوية بعضها ببعض ، حتى يركب منها ما يكون مساوياً ويعرف به ، ولا يلزم الدور ؟

فإن الإشكال في كيفية معرفة كون المجموع مساوياً ، بحاله .

وحله أن يقال : المساواة في نفس الأمر ، هي غير العلم بالمساواة .

والشرط فى انتقال الذهن عن اللازم المساوى ، إلى الملزوم ، هو المساواة فى نفس الأمر لا العلم بها .

فإذا نظر الباحث عن الشيء فيما يكتنفه \_ وفى نسخة « يكشفه » \_ من لوازمه وعوارضه \_ مساوية كانت أو غير مساوية ؛ مفردة أو مركبة \_ وأوصلة \_ وفى نسخة « وواصلة » \_ بعضها إلى ذلك الشيء ، علم بعد ذلك أنه كان مساوياً له ، ولا يلزم الدور .

ثم إنه يعرف غيره ، بما يعرف مساواته ، ولا يحتاج ذلك الغير أيضاً إلى تقدم <sup>العلم</sup> لمساواة .

واعلم أن اللازم الواحد ، وإن كان مساوياً ، فإنه لا يكون ، من حيث هو واحد . ما .

وكذلك الفصل وحده، لا يكون حداً ناقصاً ؛ وذلك الواحد منها لا يدل على الشيء المطلوب بالمطابقة ، وإلا لكان اسمه ؛ بل إنما يدل عليه بالالتزام ، وهو يشتمل على قرينة عقلية موجبة لنقل الذهن من اللازم إلى الملزوم .

وتلك القرينة ، إن صرح بها ، اقتضت لفظاً آخر بإزائه ، فكان الدال بالحقيقة شيئين لا شيئاً واحداً ؛ ولهذا السبب تعد الحدود والرسوم فى الأقوال ، دون المفردات من الألفاظ وأيضاً انتقال الذهن ، من شيء إلى شيء ، على سبيل اللزوم ، أمر ضرورى ،

ليس للصناعة فيه مدخل . والانتقال من الحدود والرسوم ، إلى المطالب ، صناعى ، وإنما يتعلق بالصناعة تأليف ــ وفي نسخة « بتأليف » ــ مفرداتها لا غير ، فهي لا تكون إلا مؤلفة .

(۲) وأجود الرسوم ما يوضع فيـه الجنس أولا ليتقيد ـ وفى نسخة « ليفيد » وفى أخرى « ليتقيد به » ــ ذات الشيء .

مثاله: ما يقال للإنسان: إنه حيوان مشاء — وفى نسخة « مشى » \_ على قدميه ، عريض الأظفار صحاك بالطبع

ويقال للمثلث: إنه الشكل الذي له ثلاث زوايا.

(٣) ويجب أن يكون الرسم بخواص وأعراض بينة للشيء؛ فإن من عرَّف المثلث بأنه الشكل الذي زواياه الثلاث – وفي نسخة بدون كلمة «الثلاث » – مثل قائمتين – وفي نسخة « القائمتين » – لم يكن رسمه إلا المهندسين – وفي نسخة « للمهندس» – .

(٢) وذلك لأن اللوازم والحواص ، بل الفصول ، لا تدل بالوضع إلا على شيء ما يستلزمها أو يختص بها .

أما ما ذلك الشيء في ذاته وجوهره ، فلا يدل عليه ــ وفي نسخة «عليها» ــ إلا بالانتقال العقلي .

وإذا وضع الحنس دل على أصل الذات ، ثم يتم التعريف بإلحاق اللوازم والحواص به. (٣) أقول : هذا شرط آخر في جودة الرسم ، وقد سبق ذكره .

ولما كان حال الشيء في البيان والحفاء ، مختلفاً ، وربما كان البين عند شخص ، عنياً عند آخر ، يكون بعض الأقوال رسوماً عند قوم ، غير رسوم عند آخرين .

وما تمثل به فى آخر الفصل ، وهو أن رسم المثلث بحال الزوايا ، لا يكون إلا للمهندس فالصحيح ، أنه لا يكون له أيضاً إلا بحسب الاسم دون الماهية ؛ فإن المهندس ما لم يعرف حقيقة المثلث ، لا يمكن أن يعرف حال زواياه ، فكما كان من الحدود حدود شارحة للاسم ، وحدود دالة على الماهية ، فكذلك الرسوم .

#### الفصل العاشر

#### إشارة

إلى أصناف من الخطأ تعرض في تعريف الأشياء بالحدوالرسم

(١) إذا عرفت نفعت بأنفسها، ودلت على أشكال لها في غيرها.

(٢) ومن وفي نسخة «من» - القبيح الفاحش - وفي نسخة بدون كلمة «الفاحش» - أن تستعمل في الحدود الألفاظ المجازية والمستعارة، والغريبة الوحشية - وفي نسخة « والوحشية » - بل يجب أن تستعمل فيها - وفي نسخة بدون كلمة « فيها » - الألفاظ المناسبة الناصة المعتادة - وفي نسخة « الألفاظ الناصة المعتادة - وفي نسخة « الألفاظ الناصة المعتادة » وفي أخرى « التامة المعتدلة الناصة المناسبة -

(۱) أقول: هذه أصول، نقلها عما يتعلق بالحدود والرسوم من كتاب الجدل. وهي وأمثالها في ذلك الكتاب تسمى بر « المواضع »

و « الموضع » كل حكم ينشعب منه أحكام أخر يمكن أن يجعل كل واحد مها قدمة .

فمن هذه الأصول ما يتعلق بالألفاظ .

ومنها ما يتعلق بالمعانى .

وقدم المواضع اللفظية .

(٢) أقول : يريد بالحدود الأقوال الشارحة مطلقاً .

واللفظ المجازى والمستعار ، هما ما يطلق على غير ما وضع له ، لقرينة تقتضى العدول عنه إلى الغير ، من : شبه ، أو نسبة ، أو أمر عقلى ، أو غير ذلك .

ويقابلهما الحقيقة .

ويفترقان بأن ذلك الإطلاق في المجاز يكون مستمراً ، وربما لا تلاحظ الحقيقة فيه .

(٣) فإن اتفق أن لايوجد للمعنى \_ وفى نسخة « فى المعنى » \_ لفظ مناسب معتاد، فليخترع له لفظ، من أشد الألفاظ مناسبة وليدل على ما أريد به، ثم يستعمل فيه \_ وفى نسخة بدون كلمة « فيه » \_

وفي الاستعارة يكون مبتدعاً ، ويلاحظ كون ذلك الإطلاق ، ليس بحقيقي .

فالحجاز فى المفردات، كإطلاق « النور » على « الهداية » ؛ و « النظر » على « الفكر » وفي المركبات كقوله تعالى : « وَاسْأَلُ الْقَرْيَةَ » .

والاستعارة: في المفردات كر « ذنب السرحان » على « الصبح الأول » وفي المركبات كقوله تعالى « واخ فيض م جَناحك سي

والألفاظ الغريبة ، هي التي لا يُكُون استعمالها مشهوراً ، ويكون بحسب قوم قوم . ويقابلها المعتادة .

والوحشية هي التي تشتمل على تركيب يتنفر الطبع عنه . ويقابلها العذبة .

وإذا اجتمعت الغرابة والوحشية في لفظ ، فقد سمججداً .

واستعمال أمثال هذه الألفاظ في التعريفات قبيح ؛ لأنها محتاجة إلى كشف وبيان؛ فيلزم احتياج القول الشارح ، إلى قول شارح آخر.

والألفاظ الناصة : هي التي تعبر عن المقصود صريحاً ، وتزيل الاشتباه عما يكون في رضه .

ويقابلها الموهمة والمغلقة .

وفى بعض النسخ بدل « المعتادة » « المعتدلة » أى بين الركاكة العامية ، والمتانة المفرطة التي تعدل بالذهن عن فهم المعنى إلى النظر في اللفظ.

(٣) أقول: قد يتفق ذلك في المفردات ، وقد يتفق في المركبات ؛ وذلك لأن الناظر في المعانى ربما يدرك أشياء لم يدركها واضع لغته ، أو يسنح له تركيب يحتاج إليه ، لم يسنح لواضع لغته ، فلم يضع لها اسما ، ويحتاج الناظر إلى أن يعبر عنها فيضطر إلى وضع الألفاظ بإزائها .

وإنما اشترط المناسبة فيه ؛ لأن الانتقال عن المعانى الأصلية ، إلى غيرها ، بسبب

(٤) وقد يسهو المعرفون في تعريفهم ، فريما عرفوا الشيء بما هو مثله في المعرفة والجهالة .

كمن يعرف الزوج بأنه العدد الذي ليس بفرد.

وربما تخطوا ذلك فعرفوا الشيء بما هو أخفى منه ، كقول بعضهم: إنَّ النارهي الأسطقس الشبيه بالنفس. والنفس أخفى من النار ·

وربما تعدوا ذلك فعرفوا الشيء بنفسه ، فقالوا : إن الحركة هي النقلة ، وإن الإنسان هو الحيوان البشري .

وربما تعدوا هذا، فعرفوا الشيء بما لا يعرف إلا بالشيء، إما مصرحاً وإما\_وفي نسخة « أو »\_مضمراً ·

أما المصرح فمثل قولهم: إن الكيفية ما بها تقع المشابهة وخلافها. ولا يمكنهم أن يعرفوا المشابهة إلا بأنها اتفاق في الكيفية ؛ فإنها إنما تخالف المساواة والمشاكلة بأنها اتفاق بالكيفية \_ وفي نسخة « في الكيفية » \_ لافي الكيفية ، والنوع وغير ذلك .

وأما المضمر فهو أن يكون المعرف به، ينتهى تحليل تعريفه إلى أن يعرف بالشيء، وإن لم يكن ذلك فى أول الأمر، مثل قولهم: إن الاثنين زوج أول، ثم يحدون الزوج بأنه عدد ينقسم ـ وفى نسخة «منقسم » ـ عتساويين.

ثم يحدون المتساويين بأنهما شيئان ، كل واحد منهما يطابق الآخر مثلا . ثم يحدون الشيئين بأنهما اثنان ، ولا بد من استعمال لفظ – وفي نسخة بدون كلمة « لفظ » \_ الاثنينية في حد الشيئين ، من حيث إنهما \_ وفي نسخة « هما » \_ شيئان .

المناسبة ، كما فى المجاز ، والاستعارة ، والتشبيه ، وغيرها ، طريق مسلوك فى جميع اللغات. والمحترع لفظاً على هذا الوجه ، لا يكون خارجاً عن مذهب اللغة .

و الاستقراء». و « النفس » وفي المركبات « القياس » وفي المركبات « القياس » و « الاستقراء » .

<sup>(</sup>٤) أقول : هذه هي المواضع المعنوية .

فَهَا تعريف الشيء بما يساويه في المعرفة والجهالة . ثم بماهو أخنى ثم بنفسه . ثم <sup>بما</sup> لا يعرف إلا به .

إما بمرتبة واحدة ، وهو دور ظاهر .

أو بمراتب، وهو دور خيى .

وجميع ذلك ردىء على الترتيب المذكور .

فالتعريف بالمساوى ، ردىء ؛ لأنه لا يفيد المطلوب ؛ وبالأخى أردأ منه ؛ لأنه أبعد عن الإفادة .

وبنفس الشيء أردأ منه ؛ لأن الأخنى يمكن أن يصير أقدم معرفة في بعض الصور ؛ فيعرف به ، ولا يتصور ذلك في نفس الشيء.

والدوري أردأ منه ؛ لأن

الأول : يقتضي أن يكون للشيء على نفسه تقديم واحد .

والثاني : يقتضي أن يكون له تقديمات فوق واحدة .

والدور الظاهر أشنع ، والخني أردأ في الحقيقة . والأمثلة مذكورة في المتن .

وقد أورد فى مثال التعريف بالمساوى، تعريف الزوج بأنه ليس يفرد، والزوج يقابل الفرد تقابل التضاد، بحسب الشهرة، وتقابل العدم والملكة بحسب الحقيقة. فتعريفه به تعريف بالمساوى بحسب الشهرة. وهو مراد الشيخ، وتعريف دورى بحسب الحقيقة؛ لأن العدم يعرف بالملكة، فتعريف الملكة به يقتضى دوراً.

(ه) وقد يسهو المعرفون فيكررون الشيء في الحد حيث لا حاجة إليه فيه \_ و في نسخة بدون عبارة « فيه » — ولا ضرورة .

أعنى الضرورة التي تتفق في تحديد بعض المركبات ، والإضافيات ، على ما يعلم في غير هذا الموضع .

ومثال هذا الخطأ قولهم: إن العدد كثرة مجتمعة من الآحاد ، والمجتمعة من الآحاد هي الكثرة بعينها.

ومثل من يقول: إن الإنسان حيوان جسمانى ناطق. والحيوان مأخوذ فى حده الجسم، حين يقال: إنه جسم ذو نفس حساس متحرك بالإرادة، فيكونون ـ وفى نسخه «فيكون» ـ قد كرروا

( o ) أقول : التكرار قد يقع للحدود في الحد . وقد يقع للحد . وقد يقع لبعض أجزائه .

وأيضاً قد يقع بحسب الحاجة له . وقد يقع بحسب الضرورة . وقد يقع لا بحسبها . والردىء ما يشتمل على تكرار لا حاجة إليه ، ولا ضرورة فيه .

فمثال ما يكرر المحدود في الحد أن يقال : الإنسان حيوان بشرى .

ومثال ما يكرر الحد ، أو بعض أجزائه ، ما ذكره الشيخ في تعريف العدد ، والإنسان . والتكرار بحسب الحاجة ، كما يكون في الجواب عن سؤال يشتمل على تكرار ، كن يسأل عن حد الإنسان الحيوان مثلا ، ويحتاج الحجيب في جوابه ، إلى إيراد أحديهما ، فيقع فيه تكرار بحسب الحاجة ، وهو غير قبيح بالنظر إلى السؤال ، قبيح لولا السؤال . وبحسب الضرورة كما يقع في حدود بعض المركبات ، والإضافيات .

والمركبات التي يقع في حدودها تكرار ، هي ما تتركب عن الشيء ، وعن عرضي والمركبات التي يشتمل حده على ذاتي له ، فيقع « الشيء » مرة في حده ، ومرة في حد عرضه الذاتي الذي يشتمل حده على ذكر معروضه ضرورة ، كما مر .

(٦) وهذان المثالان قديناسبان بعض ما سلف مما سبقت الإشارة إليه — وفى نسخة « إليه الإشارة » — ولكن الاعتبار مختلف .

ومثال المشهور ها هنا : الأنف الأفطس ؛ فإن الأفطس لا يمكن أن يحد إلا مع ذكر الأنف ؛ لأن الفطوسة تقعير يختص بالأنف ، لا أى تقعير يتفق .

والأفطس ها هنا ، غير الأفطس الذي يقال في صفة صاحب الأنف ، حين يقال : الرجل الأفطس ؛ لأن هذا عرض ذاتي بخلاف ذلك .

وقد قيل في تفسير الأفطس : إنه :

إما أنف ذو تقعير . أو ذو التقعير في الأنف .

فعلى الأول : يكون قولنا : « أنف أفطس » مشتملا على تكرار لا فائدة فيه ؛ لأن معناه : أنف هو أنف ذو تقعير .

وعلى الثانى: لا يجوز أن يكون الأنف ذا تقعير فى الأنف ؛ لأن الأنف لا يكون له أنف ، فضلا عن أن يكون ذا تقعير ، بل إنما يسمى صاحب الأنف أفطس ؛ لأنه ذو تقعير فى الأنف .

وحينئذ يكون معناه : أنف : هو شخص ذو تقعير فى الأنف . وكلاهما غير صحيح .

والصحيح أن تفسير الأفطس : هو ذو تقعير لا يكون إلا للأنف .

وحينئذ لا يمكن أن يكون صاحب الأنف أفطس ؛ لأنه لا يكون ذا شيء ، لا يكون ذلك الشيء له .

ويكون معنى أنف أفطس : أنف هو ذو تقعير لا يكون إلا للأنف .

وأما التكرار فى الإضافيات ، فسيجىء بيانه .

(٦) فبعض ما سلف هو تعریف الشيء بنفسه ، وبما لا یعرف إلا به . والمناسبة : هو وقوع التكرار فيهما ؛ وذلك لأن تعریف الشيء بنفسه إنما یشتمل علی نكرار لكنه یكون للمحدود فی الحد .

وفي هذين المثالين يكون للحد أو لبعض أجزائه ، ولكن الاعتبار مختلف ؛ لأن السهو من جهة السهو من جهة تعريف الشيء بما يقتضي تقديم معرفته على نفسها ، غير السهو من جهة تكرار لا يحتاج إليه ، ولا ضرورة فيه .

(٧) واعلم أن الذين يعرفون الشيء بما لا يعرف إلا بالشيء ، هم في حكم المحدود في الحد – وفي نسخة بزيادة « ولكن يعرض لهم الخطأ في التعريف بالمجهول والتكرير ، في المعلوم » – وفي أخرى « بالمعلوم » •

# الفصل الحادى عشر وتنبيه

(۱) إنه - وفى نسخة « وإنه » - قد يظن بعض الناس ، أنه لما كان المتضايفان يعلم كل واحد منهما - وفى نسخة بدون عبارة « منهما » - مع الآخر ، أنه ـ وفى نسخة بدون عبارة « أنه » ـ يجب من ذلك أن يعلم كل واحد منهما بالآخر ، فيؤخذ كل واحد منهما فى تحديدالآخر جهلا بالفرق: بين ما لا يعلم الشىء إلا معه .

وبين ما لا يعلم الشيء إلا به.

فإن ما — وفى نسخة « وما » — لا يعلم الشيء إلا معه ، يكون لا محالة عجهولا مع كون الشيء مجهولا . ومعلوماً مع كونه معلوماً .

(٧) وذلك لأن القائل: الكيفية: ما بها تقع المشابهة ، كأنه يقول : الكيفية ما بها يقع اتفاق في الكيفية وهذا تكرار للمجلود في الحد . والمراد بيان التناسب من الجانبين .

(۱) المتضايفان يكونان معاً في الوجود والعقل، فتعريف أحدهما بالآخر ، تعريف للشيء بالمساوى فيجب أن يعرف كل واحد منهما بإيراد السبب الذي يقتضي كوبهما متضايفين ؛ ليتحصلا منه معاً في العقل .

وما لايعلم الشيء إلا به يجب — وفى نسخة « فيجب » — أن يكون معلوماً قبل الشيء ، لا مع الشيء .

ومن القبيح الفاحش ، أن يكون إنسان – وفي نسخة « الإنسان » – لا يعلم ما الابن ، وما الأب، فيسأل عن الأب فيقول – وفي نسخة « فيقال » – هو الذي له ابن – وفي نسخة « الابن » – فيقول : لو كنت أعلم الابن لما احتجت إلى استعلام الأب ؛ إذ – وفي نسخة « إذا » – كان العلم بهما معاً . ليس الطريق هذا ، بل ها هنا ضرب آخر – وفي نسخة بدون كلمة « آخر » – من التلطف مثل أن يقال مثلا : إن الأب حيوان تولد – وفي نسخة « يولد » – آخر من نوعه ، من نطفته ، من حيث هو كذلك .

فليس فى جميع أجزاء هذا التبيين شيء يتبين بالابن ، ولا فيه حوالة عليه \_ وفى نسخة بدون عبارة « عليه » \_\_

(۲) ولا تلتفت إلى ما يقوله صاحب «إيساغوجي» في باب رسم الجنس بالنوع، وقد تكلم ـــ وفي نسخة « تكلمت » ـــ عليه في كتاب «الشفاء»

و يخص البيان بالذي يراد تعريفه منهما. وهذا يستدعى تلطفاً . ومثاله ما ذكره في حد الأب أنه حيوان يولد آخر من نوعه من نطفته من حيث هو كذلك .

ف ( الحيوان ) هو الأب ، و (الآخر ) من نوعه هو الابن ، لكنهما أخذا عاريين
 عن الإضافة . و ( من نطفته ) سبك تضايفهما . و ( من حيث هو كذلك ) تكرار
 ضرورى لما مضى ، وهو الذي يضيف معنى الإضافة إلى الحيوان الذي هو الأب ،
 وبخص البيان به ؛ لأن الأب إنه بكون مضافاً لل الأبن من هذه الحيثية .

(٢) أقول: رسم الجنس في التعليم الأول بأنه: القول على كثيرين مختلفين بالنوع في جواب « ما هو ؟ » .

النهج الثالث في التركيب الخبري

الفصل الأول إشارة إلى أصناف القضايا

(۱) هذا الصنف من التركيب الذي نحن مجمعون على أن نذكره، هو التركيب الخبرى، وهو الذي يقال لقائله: إنه صادق فيما قاله أو كاذب.

(١) قيل عليه : الصدق والكذب لا يمكن أن يعرفا ، إلا بالخبر المطابق وغير الطابق ، فتعريف الخبر بهما تعريف دورى .

والحق: أن الصدق والكذب من الأعراض الذاتية للخبر، فتعريفه بهما تعريف رسمى، أورد تفسيراً للاسم وتعييناً لمعناه من بين سائر التراكيب. ولا يكون ذلك دوراً ؛ لأن الشيء الواضح بحسب ماهيته ربما يكون ملتبساً في بعض المواضع بغيره، ويكون ما يشتمل عليه من أعراضه الذاتية الغنية عن التعريف، أو غيرها، مما يجرى مجراها، عارياً عن الالتباس فإيراده في الإشارة إلى تعين ذلك الشيء إنما يلخصه ويجرده عن الالتباس. وإنما بكون دوراً ، لو كانت تلك الأعراض أيضاً مفتقرة إلى البيان بذلك الشيء. وها هنا إنما بناح إلى تعين صنف واحد من أصناف التركيبات فيه اشتباه ؛ لأنه لم يتعين بعد. وليس نالصدق والكذب اشتباه.

فيمكننا أن نقول: إنا نعنى بالحبر التركيب الذى يشتمل حد الصدق والكذب عليه كنا أن نقول: إنا نعنى به ما يقع فى الحبوان مثلا، فيمكننا أن نقول: إنا نعنى به ما يقع فى الربف الإنسان موقع الحنس، ولا يكون دوراً.

فهذا هو الآن ما أردناه من الإشارة إلى تعريف التركيب الموجه نحو التصور. ونحن منتقلون إلى تعريف التركيب الموجه نحو التصديق.

ورسم النوع بأنه : المقول عليه وعلى غيره الجنس في جواب « ما هو ؟ » . فوقع دور في ظاهر الرسمين .

وحمله « فرفوريوس » صاحب « إيساغوجي » على أن المضافين لما كان ماهية كل واحد مهما بالقياس إلى الآخر ، فوجب أن يؤخذ كل واحد مهما في حد الآخر .

وأشار الشيخ في « الشفاء » إلى أنه ليس بحل الشك ، بل زيادة الشك بتعميمه جميع المتضابفات .

تم بين أن ما كان بإزاء لفظ النوع في اللغة اليونانية ، كان في الوضع الأول يدل على صورة الشيء وحقيقته ، ثم نقل بحسب الاصطلاح إلى أحد الحمسة .

صوره السيء وتعييمه ، م من . سبب عنه من الله م

(٢) وأما ما هو مثل الاستفهام ، والالتماس ، والتمنى ، والترجى ، والتعجب ، ونحو ذلك ؛ فلا يقال لقائله : إنه صادق فيه أوكاذب — وفى نسخة « فلا يقال فيها صادق أوكاذب » — إلا بالعرض من حديث قد يعرض — وفى نسخة « يعبر » — بذلك عن الخبر

# (٣) وأصناف التركيب الخبرى ثلاثة

(٢) وفى بعض النسخ [ من حيث قد يعبر بذلك عن الحبر ] وهذا تأكيد لما ذهبنا اليه ؛ فإنه قد صرح بأن الصدق والكذب يعرضان لتركيب واحد هو الحبر ، ولا يعرضان لغيره من التركيبات إلا بعد صير وربها خبراً بالقوة .

- عند الله عن الحبر ، كما يقال (ألست قلت : كذا؟) ويراد به (أنك قلت ) ويراد به (أنك قلت )

. وبالالتماس كما يقال (تفضل بكذا) ويراد به (أنى أريد تفضلك به) وكذلك في سائرها .

(٣) وذلك لأن التركيب:

إما أن يكون أول تركيب يقع عن مفردات ، أو ما في قوتها .

أو لا يكون ، بل يكون مما تركب مرة أو مراداً .

أما المفردات فالتركيب المشتمل على الحكم منها ، لا يكون إلا بحمل البعض <sup>على</sup> البعض ، أو سلبه عنه ، وهو الحملي .

وأما المركبات بالتركيب الأول المذكور، وما بعده ، فالتركيب المشتمل على الحكم الخام أوا المركبات بالتركيب الأقوال الجازمة إذا طرأ عليها ، لم يمكن أن يجعل بعضها محمولا على البعض ، فإن بعض الآخر ؛ فإذن لا بد من أن يعلق بعضها ببعض ، بوجود نسبة أولا وجودها سها .

... والنسبة تقتضى إما اتصالاً ، وإما ــ وفى نسخة « أو » ــ انفصالاً . فالذى يعتبر فبه وجود اتصال أو لا وجوده ، هو المتصل .

والذي يعتبر فيه وجود انفصال ، أو لا وجوده ، هو المنفصل .

( ٤ ) أولها الذي يسمى الحملي، وهو الذي يحكم فيه بأن معنى محمول على منى، أوليس بمحمول عليه ...

مثاله قولنا: إنَّ الإنسان حيوان، وإن وفي نسخة «الإنسان حيوان، أو» - الإنسان ليس بحيوان . الم

فالإنسان وما يجرى مجراه فى أشكال هذا المشال ، هو المسمى بـ « الموضوع »

وما هو مثل « الحيوان » ها هنا فهو المسمى بالمحمول ، وليس حرف سلب .

فإذن التركيب الخبرى ثلاثة .

وإنما قال [ وأصناف التركيب الحبرى] ولم يقل ( وأنواعه ) نظراً إلى المواد ، وذلك لأنا إذا قلنا : ( طلوع الشمس مستلزم لوجود النهار ) أو قلنا : ( إذا كانت الشمس طالعة فالنهار موجود) لم تتغير ماهية الحبر في قولنا عن خبريته المتعينة ، وقد تغير التركيب بالحمل والوضع .

فإذن هذه الأمور لامدخل لها فى تحصيل ماهيات الأخبار المتعينة ، فليست بفصول لها بل هى عوارض تلحقها بحسب ما تقتضيه أحوالها الحارجة بعد تحصيل خبريها ، فتصيرها أصنافاً.

وإذا نظرنا إلى الصور ، فلا شك فى أن الجملى والشرطى نوعان تحت الحبر ، وكذا المتصل والمنفصل ، تحت الشرطى .

وحينئذ ينبغى أن تحمل الأصناف في قوله ، على الرضع اللغوى ، دون الاصطلاحي . (٤) ما يعدم الحمل فيه ، أعنى السالبة ، يسمى أيضاً حملياً ؛ لأن الأعدام قد تلحق بالملكات في بعض أحكامها . من القولين خبراً بنفسه .

مثال الشرطى المنفصل قولنا: إما أن تكون هذه الزاوية حادة، أومنفرجة، أو قائمة.

وإذا حذفت « إما » و « أو » كانت هذه قضايا فوق واحدة »

الفصل الثاني إشــــارة إلى السلب والإيجاب

(١) الإيجاب الحملي : هو مثل قولنا : الإنسان حيوان .

ومعناه أن الشيء الذي نفرضه في الذهن إنسانًا ، كان موجوداً في الأعيان أوغير موجود، فيجب أن نفرضه حيوانًا ، ونحكم عليه بأنه حيوان ، من غير زيادة « متى » و « في أى حال» بل على ما يعم المؤقت والمقيد ، ومقابليهما \_ وفي نسخة « ومقابلهما » \_

والسلب الحملى: هو مثل قولنا : الإنسان ليس بجسم وفى نسخة «بحجر» \_ وحاله تلك الحال \_ وفى نسخة « الحالة » \_

ولا أن لا يكون موجوداً في الأعيان ؛ فإنا نحكم أيضاً على موضوعات موجودة بحكم كالعالم

(ه) والثانى والثالث يسمونهما الشرطى .

(٦) وهو ما يكون التأليف فيه بين خبرين قد أخرج كل واحد منهما عن خبريته إلى غير ذلك ، ثم قرن بينهما ، ليس على سبيل أن يقال : إن أحدهما هو الآخر ، كما كان في الحملي ، بل على سبيل أن أحدهما يلزم الآخر ويتبعه .

(۷) وهذا يسمى الشرطى – وفى نسخة بدون كلمة «الشرطى» – المتصل، والوضعى .

أو على سبيل أن أحدهما يعاند الآخر ويباينه .

وهذا يسمى الشرطى – وفى نسخة بدون كلمة «الشرطى » – المنفصل . مثال الشرطى المتصلقولنا : إذا وقع خط على خطين متوازيين ، كانت الخارجة من الزوايا ، مثل الداخلة المقابلة – وفى نسخة بدون « المقابلة » – . ولولا « إذا » و «كانت » لكان – وفى نسخة «كان » – كل واحد

<sup>(</sup>١) ليس من شرط موضوع القضية .

أن يكون موجوداً في الأعيان ؛ فإنا تحكم على موضوعات ليست بموجودة في الأعيان ، أحكاماً إيجابية فضلا عن السلبية ، كما على أشكال هندسية لم يحكم بوجودها .

<sup>(</sup>٥) أما المتصل فاستحقاقه لأن يسمى شرطياً بحسب اللغة العربية ظاهر .

وأما المنفصل فيلحق به ؛ لأنه يشاكله في التركيب . وأيضاً حقيقة الشرط هي تعلين وأما المنفصل فيلحق به ؛ لأنه يشاكله في التركيب . فلذلك سميا شرطيين . أحد الحكمين بالآخر ، وهو موجود في كليهما على السواء ، فلذلك سميا شرطيين .

<sup>(</sup>٦) وذلك لانقطاع تعلق الصدق والكذب بهما ، حال كوبهما جزئي شرطي ، ووجود تعلقهما بالمؤلف .

<sup>(</sup>٧) إنما يسمى المتصل وضعياً ؛ لأنه يشتمل على وضع المقدم المستلزم للتالى ؛ فإن الشرط فيه لا يقتضى التشكك في المقدم ، كما ذهب إليه قوم ، بل يقتضى تعلق الحكم بوضعه فقط .

وباقى الفصل غنى عن الشرح .

(۲) والإيجاب المتصل و في نسخة «والإيجاب في الشرطي المتصل» - هو وفي نسخة بدون كلمة «هو» - مثل قولنا: إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود . أي إذا فرض الأول منهما المقرون به حرف الشرط موجوداً - وفي نسخة بدون كلمة « موجوداً » - ويسمى « المقدم » ؛ لزمه الثاني - وفي نسخة « التالي » ، أوصحبه من غير زيادة شيء آخر بعد - وفي نسخة « بعده » -

بل من شرطه أن يكون متمثلاً في الذهن مفروضاً شيئاً ما بالفعل، كقولنا: « الإنسان » فإنه ينبغي أن نفرضة في الذهن إنساناً بالفعل فقط .

ثم إذا حكمناعليه بأنه كذا ، أو ليس كذا ، فلسنا نريد أن هذا الحكم حاصل في وقت ما ، معين أو غير معين . أو في جميع الأوقات .

ولا أنه حاصل ، من حيث لا نعتبر فيه توقيتاً أصلا ، حتى لو أردنا أن نوقته ، لكنا قد خالفنا مقتضى ذلك الحكم .

ولا نريد أيضاً أنه حاصل بشرط أو قيد ، مثلا ، بشرط كونه إنساناً أو غبر ذلك ، ولو أنه حاصل من حيث لا نعتبر فيه شرطاً أصلا ، حتى لو أردنا أن نقيده بشرط لكنا قد خالفنا مقتضى ذلك الحكم .

بل نريد أن الحكم حاصل فقط ، من حيث يحتمل اقترانه بالتوقيت ، واللاتوقيت . التقييد .

ولنا أن نلحق به ما شئنا من ذلك ، فيصير بسبب اقترانه به مخصصاً يرتفع عنه ذلك الاحتمال العام لجميعها .

أما قبل الإلحاق فهو مجرد عن جميع ذلك .

فهذا مفهوم مجرد الحكم بالإيجاب ، كان ، أو بالسلب

(٢) أقول: الاتصال.

قد يكون بلزوم كما في قولنا : إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود . وقد يكون باتفاق ، كقولنا : إن كانت الشمس طالعة ، فالحمار ناهتي .

والسلب المتصل هو ما يسلب هذا اللزوم، أو الصحبة. مثل قولنا: ليس إذا كانت الشمس طالعة، فالليل موجود.

والإيجاب المنفصل مثل قولنا: إما أن يكون هذا العدد زوجاً، وإما أن يكون فرداً. وهو الذي يوجب الانفصال والعناد.

والسلب المنفصل هو ما يسلب الانفصال \_ وفى نسخة «هذا الانفصال»\_ والعناد. مثل قولنا: ليس إما أن يكون هذا العدد زوجا وإما \_ وفى نسخة « أو » \_ أن يكون \_ وفى نسخة بدون عبارة « أن يكون » \_ منقسما عساويين \_ وفى نسخة « عساويين » \_ \*

ويشملهما الصحبة المطلقة .

والإيجاب المتصل: هو الحكم بوجود نزوم التالى للمقدم ، أو صحبته إياه . وإن لم يكن اللزوم معلوماً ولا الاتفاق ، سواء كان كل واحد من المقدم والتالى ، موجبة أو سالبة من غير تقييد ولا تقييد ، أو توقيت ولا توقيت .

والسلب فيها هو الحكم بلا وجود هذا اللزوم أو الصحبة .

كذلك الإيجاب في المنفصلة ، هو الحكم بوجود الانفصال والعناد ، بين أجزائها . والسلب هو الحكم بلا وجوده ، سواء كانت أجزاؤها موجبة أو سالبة ، أو محتلطة مهما . وأجزاء الانفصال لا تستحق أن تسمى « مقدماً » و « تالياً » فإن سميت كانت مجازاً ، وذلك لأنها غير متميزة بالطبع ؛ إذ لا تفاوت في تقديم أيها اتفق ؛ ولأنها يجوز أن تكون فوق اثنين ؛ ولذلك ذكر الشيخ التسمية بهما في المتصلة دون المنفصلة .

### الفصل الثالث

# إشارة

# إلى الخصوص والإهمال ، والحصر

(۱) إذا كانت القضية حملية وموضوعها شيء جزّى، سميت مخصوصة: إما موجبة، وإما سالبة ، مثل قولنا: زيد كاتب، زيد ليس بكاتب. وإذا كان موضوعها كلياً، ولم تتبين ـ وفي نسخة « تبين » ـ كمية هذا الحكم، أعنى الكلية والجزئية، بل أهمل، فلم يدل على أنه عام لجميع ما تحت الموضوع، أوغير عام، سميت مهملة، مثل قولنا: الإنسان في خسر، الإنسان ليس في خسر ـ وفي نسخة « ليس الإنسان في خسر » -

فإن كان إدخال الألف واللام يوجب تعميما وشركة ، وإدخال ـ وفى نسخة « وتركهما وإدخال » \_ التنوين يوجب تخصيصاً ، فلا مهمل ـ وفى نسخة « فلا مهملة » \_ فى لغة العرب ، وليطلب ذلك فى \_ وفى نسخة « من » لغة أخرى .

وأما الحق فىذلك فلصناعة النحو ، ولا نخلطها ـ وفى نسخة « نخالطها » ـ نمرها .

وإذا كانموضوعها كليا وبيّن ـ وفى نسخة « وتبين » ـ قدرالحكم فيه -

وفى نسخة بدون عبارة « فيه » \_ وكمية موضوعه فإن القضية تسمى محصورة . فإن كان بيِّن أن الحكم عام ، سميت القضية كلية . وهى : إما موجبة ، مثل قولنا : كل إنسان حيوان .

وإما سالبة مثل قولنا : ليس واحد\_وفى نسخة « ولا واحد »\_من الناس بحجر .

(٢) وإن كان إنما وفى نسخة بدون عبارة « إنما » ـ بين الحكم ـ وفى نسخة «أن الحكم » ـ فى البعض ، ولم يتعرض للباقى ، أو تعرض بالخلاف . فالمحصورة جزئية :

إما موجبة ، كقولنا : بعض الناس كاتب .

(٣) وإما سالبة كقولنا ليس بعض الناس بكاتب \_ وفى نسخة «كاتباً» \_ أو ليس كل الناس بكاتب ؛ فإن فحواهما واحد ، وليسا يعمان — وفى نسخة «ليستا تعمان » وفى أخرى «ليس يعمان » — فى السلب .

(٢) فنقول الحكم على البعض لا ينافى الحكم على الكل ؛ فإن بعض الناس حيوان ، كا أن كلهم حيوان ، بل الحكم الكلى يصدق معه الجزئى ، ولا ينعكس ؛ ولذلك كان الجزئ أعم صدقاً من الكلى .

وقد يسبق إلى بعض الأوهام ، أن تخصيص البعض بالحكم يدل على كون الباقى خلافه ، وإلا فلا فائدة للتخصيص ، وذلك ظن لا يجب أن يحكم على أمثاله . إنما الواجب أن يحكم على ما يدل الكلام عليه بالقطع ، دون ما يحتمله .

والحاصل: أن صيغة المحصورة الجزئية ، تدلّ على حكم الجزئى بالقطع ، مع الاحمال الكل إن لم يتعرض للباقى . ومع احماله ، إن تعرض وذكر أن الباقى بخلافه .

(٣) أما قولنا ليس بعض الناس بكاتب ، فهو صيغة مطابقة للسلب الجزئي ، عسلة لأن يصدق معها السلب الكلي ، كما مر .

<sup>(</sup>١) وجميع ذلك ظاهر.

(٤) واعلم أنه وإن كان فى لغة المرب قد يدل بـ [ الألفواللام ] على العموم؛ فإنه قد يدل به على تعيين الطبيعة، فهناك لايكون موقع [ الألف واللام] هو موقع [ كل ]

ألا ترى أنك تقول — وفى نسخة « قد تقول » — : الإنسان عام ونوع، ولا تقول : كل إنسان عام و نوع — وفى نسخة بدون جملة « ولا تقول : كل إنسان عام نوع » — وتقول : الإنسان هو الضحاك ، ولا تقول : كل إنسان هو الضحاك .

وقد يدل به على جزئى جرى ذكره ، أو عرف حاله ، فتقول [ الرجل ] وتعنى به واحداً بعينه ، وتكون القضية حينئذ مخصوصة .

وأما قولنا : ليس كل إنسان بكاتب، فهو صيغة السلب عن الكل ، لا للسلب الكلى ، ولا للسلب الجزئى . أعنى أنه يدل على سلب الكتابة عن جميع الناس ، لا عن كل واحد مهم ، ولا عن بعضهم .

ويحتمل أن يصدق معه : إما السلب الكلى ، وإما السلب الحزئي .

ولا يمكن أن يخلو عنهما معاً في نفس الأمر ؛ لكنه إذا صدق الكلى ، صدق الجزئ من غير انعكاس – وفي نسخة « عكس » – فالجرئي صادق معه دائماً ، دون الكلى . فالجائل في المام المناف المام في المام المام في المام

فالحاصل: أن هذه الصيغة تستلزم السلب الجزئى قطعاً، و يحتمل معه السلب الكلى، كما كانت الصيغة الأولى من غير تفاوت. وهذا معنى قوله [ فإن فحواهما واحد، وليسا يعمان في السلب ].

وفحوي الكلام هو ما يفهم عنه على سبيل القطع ، سواء دل عليه بالوضع أو بالعقل .

(٤) قد ذكرنا أن المعانى الأصلية التي سميناها بالطبائع ، فإنها من حيث هي · لا كلية ، ولا جزئية ، ولا عامة ، ولا خاصة ، ولا كثيرة ، ولا واحدة .

ي وانما تصير شيئاً من ذلك بانضياف لاحق إليها يخصصها به، فلا تخلو تلك الطبائع: إما أن يحكم عليها من حيث هي .

واعلم أن اللفظ الحاصر يسمى سوراً، مثل [كل] و [بعض] و [لا واحد] و [لا كل] و [لا بعض] و ما يجرى هذا المجرى، مثل [طراً] و [أجمعين] في الكلية الموجبة – وفي نسخة بدون عبارة « الكلية الموجبة » – ومثل [هيج] بالفارسية في الكلي السالب \*

أو يحكم عليها مع لاحق يقتضى تعميم الحكم ، أو تخصيصه ، أو مع لاحق يجعلها واحداً شخصياً معيناً .

ويحصل من الأول قضية مهملة .

ومن الثانى محصورة كلية أو جزئية .

ومن الثالث مخصوصة .

و ( الألف واللام ) تدل بالاشتراك على الأحوال الثلاثة .

أما على العدم ، وتسمى ( لام الاستغراق ) فكما فى قولنا : الإنسان حيوان . أى كل إنسان ، وهي محصورة كلية .

وأما على تعيين الطبيعة ، فكما فى قولنا : الإنسان نوع وعام ، وقولنا : الإنسان هو الضحاك ، وهي مهملة .

وأما على التخصيص - وفي نسخة «الشخص» - وتسمى لام العهد، فكما في النا :

قال الشيخ ، وهي مخصوصة .

وباقى الفصل ظاهر .

الفصل الرابع

إشارة

إلى حكم المهمل

(۱) اعلم أن المهمل – وفى نسخة بدل السابق كله « وأن المهمل » – ليس يوجب التعميم ، لأنه إما أن تذكر فيه طبيعة تصلح أن تؤخذ كلية ، وتصلح أن تؤخذ جزئية ، فأخذها الساذج بلا قرينة – وفى نسخة بدون عبارة «كلية ، وتصلح أن تؤخذ جزئية ، فأخذها الساذج بلا قرينة » – مما لا يوجب أن يجعلها كلية .

ولوكان ذلك يقضى – وفى نسخة «يقتضى» – عليها بالكلية والعموم، كانت طبيعة الإنسان تقتضى أن تكون عامة فما دام – وفى نسخة «فماكان» – الشخص يكون إنساناً ، لكنها لماكانت :

تصلح أن تؤخذ كلية ، وهناك تصدق جزئية أيضاً ؛ فإن المحمول على الكل محمول على البعض ، وكذلك المسلوب .

وتصلح أن تؤخذ جزئية

ففي الحالتين يصدق الحكم بها جزئياً .

فالمهملة في قوة الجزئية ، وكون القضية جزئية الصدق تصريحاً لا يمنع أن تكون مع ذلك كلية الصدق ·

فليس إذا حكم على البعض بحكم ، وجب من ذلك أن يكون الباقى بالخلاف فالمهمل ، وإن كان بصريحه في قوة الجزئي ، فلا مانع أن يصدق كليًّا \*

(١) أقول: الحكم فى المهملة على الطبيعة المجردة المذكورة. وصيغة القضية لا تدل بالوضع على كلية الحكم ولا على جزئيته ، بل يحتمل كل واحد منهما ، ولا يخلو فى نفس الأمر عنهما معاً ، كما مر فى السلب عن الكل ؛ لكن الكلية منها تسلزم الجزئية من غير عكس ؛ فالجزئية صادقة فى كل حال . والكلية باقية على الاحتمال .

فإذن فحوى القضية الحكم على البعض بالقطع ، كما كان فى المحصورتين الجزئيتين ، وهذا هو السبب لكونها فى قوة الجزئية . وإنما قال — وفى نسخة « قيل » —: (فى قوتها ) لأنها ليست تدل بالوضع على ذلك ، بل بالعقل .

والفاضل الذي حكم بأن دلالة الالتزام مهجورة في العلوم مطلقاً ، فقد اضطر إلى أن حكم بأن هذه الدلالة ، دلالة الالتزام .

وألفاظ الكتاب ظاهرة .

ولما بين أن المهملة فى حكم الجزئية ، وكانت الشخصيات مما لا يعتد بها فى العلوم ؛ فإذن القضايا المعتبرة هى المحصورات الأربع .

فإن الحكم بتعميم ثبوتهما أو تخصيصه ، يقتضى الحصر . والحكم المجرد من غير بيان تعميم أو تخصيص ، يقتضى الإهمال .

وتقييد الحكم بحال لا يقبل الشركة يقتضي الحصوص.

وأما تلخيص ذلك على التفصيل فبأن نقول:

كلية الحكم الإيجابي في المتصلة اللزومية ، ليست بتكثر مرات الوضع ، بل بحصول التالى عند وضع المقدم ، في جميع أوقات الوضع ، ولا بذلك وحده ، بل و بتعميم الأحوال التي يمكن فرضها مع وضع المقدم

فإنا إذا قلنا: كلما كان زيد يكتب، فيده تتحرك، فلسنا نذهب فيه إلى أن هذه الصحبة، إنما تحصل في مرات غير معلودة، بل نريد أنها إنما تحصل في جميع أوقات كتابته؛ ولا نقتصر عليها أيضاً. بل نزيد مع ذلك، أن كل حال يمكن أن تفرض مع كونه كاتباً، مثل كونه قائماً أو قاعداً، أو كون الشمس طالعة، أو كون الحمار ناهقاً، وغير ذلك مما لا يتناهى؛ فإن حركة اليد حاصلة مع الكتابة في جميع تلك الأحوال، بشرط كون تلك الأحوال ممكنة مع وضع الكتابة.

وإذا كانت كليته هذه ، فجزئيته أن تكون فى بعض تلك الأحوال من غير تعرض اقبها .

ومثال ما يختص ببعض الأحوال قولنا: قد يكون إذا كان هذا حيواناً ، كان \_ وفي نسخة « فهو كان » \_ إنساناً ؛ فإن ذلك يلزم حال كونه ناطقاً ؛ دون سائر الأحوال والسالبة ، أعنى لازمة السلب ، لا سالبة اللزوم ، على قياس ذلك في البابين .

وأما سالبة اللزوم ، بأن لا يكون اللزوم الإيجابي ، إما الكلي أو الجزئي ، صادقاً . بل الصادق :

إما إيجاب من غير لزوم ، أو سلب ، بحسب ما يقتضيه التقابل .

وأما كلية الحكم الإيجابي في الاتفاق ، فهي تعميم أوقات صدق التالي مع صدق المفدم فقط بالاتفاق ، من غير استلزام المقدم للتالي .

وجزئيتها تخصيصها .

#### الفصل الخامس

#### إشـــارة

إلى حصر الشرطيات وإهمالها — وفي نسخة « إلى القضايا الشرطية » —

(۱) والشرطيات أيضاً قد يوجد فيها إهمال وحصر ؛ فإنك إذا قلت : كلما كانت الشمس طالعة ، فالنهار موجود. وقلت — وفى نسخة «أوقلت» — : وائماً إما أن يكون العدد — وفى نسخة «هذا العدد » — زوجاً ، وإما أن يكون — وفى نسخة «أو يكون » — فرداً ؛ فقد حصرت الحصر — وفى نسخة بدون كلمة « الحصر » — الكلى الموجب .

وإذا قلت: ليس البتة إذا كانت الشمس طالعة، فالليل موجود، أو قلت: ليس البتة إما أن تكون الشمس طالعة وإما — وفى نسخة بدون عبارة « وإما » — أن يكون النهار موجودا .

فقد حصرت الحصر الكلي السالب.

وإذا قلت: قد يكون إذا طلعت الشمس، فالسماء متغيمة ٠

أوقلت: قد يكون إما أن — وفى نسخة بدون كلمة « أن » — يكون في الدار زيد ، وإما أن يكون فيها عمرو .

فقد حصرت الحصر الجزئي الموجب - وفي نسخة « السالب » -

<sup>(</sup>١) أقول : حصر الشرطيات و إهمالها لا يتعلق بحال أجزائها فى الحصر والإهمال بل بحال الاتصال والانفصال .

# الفضل السادس

#### إشـــارة

إلى تركيب الحمليات من الشرطيات - وفي نسخة « الشرطيات من الحمليات » -

(١) يجب أن يعلم أن الشرطيات كلها تنحل إلى الحمليات، ولا تنحل في أول الأمر إلى أجزاء بسيطة .

وأما الحمليات فإنها هي التي تنحل إلى البسائط أو إلى ما — وفي نسخة «وما » — في قوة البسائط، أول انحلالها .

والحملية: إما أن يكون جزآها بسيطين، كقولنا: الإنسان مشاء . أو فى قوة البسيط ، كقولنا: الحيوان الناطق المائت ، مشاء . أو منتقل بنقل قدميه .

و إنما كان هذا في قوة البسيط؛ لأن المراد به شيء واحد في ذاته ، أو معنى واحد — وفي نسخة بدون كلمة « واحد » — يمكن أن يدل عليه بلفظ واحد »

والمركبات ، بعد التركيب الأول ، من المركبات ، هي الشرطيات . فيجب أن تنحل الشرطيات إلى المركبات الأولى ، إقبل انحلالها إلى المفردات .

وأما الحمليات ، فإنها تنحل إلى المفردات لا غير . وألفاظ الكتاب غنية عن الشرح ....... وكلية الحكم السلبي ، أعنى إتفاق السلب ، لا سلب الاتفاق ، هي أن لا يكون التالى صادقاً مع المقدم في شيء من الأوقات اتفاقاً من غير لزوم .

وجزئيته على قياسه ، وقس سلب الاتفاق على سلب الازوم . وأما الإهمال في جميع ذلك ، فبترك التعميم ، والتخصيص . والحصوص على قياسه .

واعلم أن وج د الحكم الكلي في الاتفاقيات متعذر .

وأما كلية الحكم الإيجابي في المنفصلة ، فبوجود التعاند في جميع الأوقات والأحوال ؛ وذلك إنما يكون لكون أجزائها متعاندة بالذات .

وجزئيته بالتعاند في بعض الأحوال والأوقات ، كما يكون مثلاً بين الزائد والناقص . في حال لا يكون للتساوى وجه ، دون سائر الأحوال .

وإهماله على قياس ذلك .

وأما سلب العناد فيقتضى :

إما صدق الأجزاء معاً .

أو كذبها معاً .

أو صدق بعضها وكذب الآخر ، من غير أن يقتضى صدق هذا ، كذب ذاك . ولا كذب ذاك صدق هذا .

فهذا ما يقتضيه النظر في صورها ، دون مواد ها ، وصيغة كل واحد منها ، على ما ذكر في الكتاب .

<sup>(</sup>١) قد ذكرنا أن المركبات من المفردات هي الحمليات.

الفصل السابع

إش\_\_\_ارة

إلى العدول والتحصيل

(۱) وربما كان التركيب من حرف السلب مع غيره ، كمن يقول - وفى نسخة «كقولنا» - زيد هو غير بصير - وفى نسخة «هو زيد غير بصير» - .

(٢) ونعنى بغير البصير الأعمى ، أو معنى أعم منه .

(١) لما كانت الدلالة أولاً ، على الأمور الثبوتية ، وبتوسطها على غير الثبوتية ، كان من الواجب إذا قصدنا الدلالة على أمور غير ثبوتية ، أن نورد ألفاظ الثبوتية ، ونعدل بها إلى ذوات \_ وفى نسخة « بذوات » \_ السلب إلى تلك الأمور التي هي غير ثبوتية فإن كان من حق تلك الأمور أن يدل عليها بألفاظ مؤلفة ، كالأقوال ، فلنضف أدة السلب إلى تلك الأقوال ، كما مر في القضايا السالبة والموجبة .

وإن كان من حقها أن يدل عليها بألفاظ مفردة ، فلتركب أداة السلب مع المفردات الثبوتية التي تقابلها كقولنا «لابصير» أو «غير بصير» بإزاء «البصير» في الأساء . و «ما صح» ولا «يصح» بإزاء «صح» و «يصح» في الأفعال .

ويكون حكم تلك المركبات ، حكم المفردات ، وهي التي تسمى معدولة . ومقابلاتها الحالية عن أداة السلب بإزائها ، محصلة وبسيطة .

ولًا استمر هذا القانون، استعمل هذا التركيب في غير الثبوت أيضاً كالأعمى ، ولا يزال على قياس الثبوتيات .

(٢) أقول: ولما كانت لبعض الأعدام المقابلة للملكات، اسماء محصلة فى اللغات؛ كل « الأعمى » و « السكوت » و « السكون » دون بعض ، وكان الجميع فى الحاجة إلى العبارة عنها متساوية ؛ فاصطلح بعضهم على إطلاق تلك الألفاظ \_ أعنى المعدولة - في

(٣) وبالجملة أن يجعل [الغير] مع [البصير] ونحوه ، كشىء واحد ، ثم تثبته أو تسلبه ، فيكون [الغير] وبالجملة [حرف السلب] جزءاً من المحمول ، فإن أثبت المجموع كان إثباتاً وإن سلبته كان سلباً ، كما تقول زيد ليس غير — وفي نسخة « زيد غير » — بصير .

(٤) ويجب أن يعلم أن حق كل قضية حملية ، أن يكون لها مع معنى المحمول والموضوع ، معنى الاجتماع ينهما ، وهو ثالث معنيهما .

وإذا ُتُوخى أن يطابق باللفظ — وفى نسخة « اللفظ » — المعنى بعدده استحق هذا الثالث لفظاً ثالثاً يدل عليه .

وقد يحذف ذلك في لغات ، كما يحذف تارة في لغة العرب أصلا – وفي نسخة « كقولنا في الأصل » – كقولنا - وفي نسخة « كقولنا في الأصل » – زيد كاتب. وحقه أن يقال: زيد هو كاتب.

في الدلالة على الأعدام، وأجراها بعضهم على ما يقتضيه الاعتبار العقلى، من إطلاقها على ما يقابل المحصلة مطلقاً . فكان غير البصير يدل على الأعمى عند الطائفة الأولى ، وعلى كل ما ليس ببصير – أيَّ شيء كان – عند الأخيرة .

واتخذ بعض المنطقيين هذا التنازع موضع بحث في هذا العلم .

(٣) أقول : يريد أن اللفظ المعدول ، لما كان بإزاء نفظ المفرد ، كان حكمه ، على مكمه ، في التركيب .

وكما كان إيجاب الشرطية وسلبها ، بحسب ثبوت الاتصال ، أو العناد ، ونفيهما ؛ لا خسب كون أجزائهما موجبة أو سالبة . فكذلك ها هنا تكون القضية . ايجابية ، إذا كانت حاكمة بثبوت المحمول المعدول ، للموضوع . وسلبية ، إذا كانت حاكمة بنفيه عنه .

وقد لا يمكن حذفه فى بعض اللغات كما فى الفارسية الأصلية «أست» فى قولنا : زيد ديرست – وفى نسخة « ديراست » وفى أخرى « دبيراست » –

وهذه اللفظة تسمى رابطة .

(٤) أقول: يشير إلى تعيين ما يرتبط به أجزاء القضية بعضها ببعض ؛ فإن الإيجاب والسلب يتعلقان بثبوت الارتباط ونفيه ؛ ليتحقق من ذلك الفرق بين السلب والعدول. واعلم أن الرابطة في المعنى أداة ؛ لأن معناها إنما يتحصل في أجزاء القضية ؛ إلا أنها قد يعبر عنها تارة بصيغة « اسم » ، كما يقال : زيد هو كاتب . وقد يعبر عنها تارة بصيغة كلمة وجودية كما يقال : زيد « يوجد » أو « يكون » كاتبا .

ويحذف تارة في بعض اللغات ، كما يقال : زيد كاتبا .

والكلمات قد يشتمل عليها ؛ ولذلك قد ترتبط لذاتها بغيرها كما مر ، ولا يحتاج معها إلى رابطة أخرى، كما في قولنا: قال زيد . وكذلك الأسهاء المشتقة منها إذا وقعت موقعها . فالقضايا الحالية عنها إما بالطبع ، أو بالحذف ، ثنائية . والمشتملة عليها مغايرة للموضوع والمحمول ، ثلاثية .

والفاضل الشارح: اعترض على الشيخ: بأنقال (الكاتب يقتضى الاتباط بغيره الذاته ؛ إذ هو من الأسماء المشتقة . فقوله : « وحقه أن يقال : زيد هو كاتب » أيس بصحيح ؛ بل إنما يصح ذلك في الأسماء الجامدة وحدها ) .

وقد سها : في هذا الاعتراض؛ لأن الفعل إنما يرتبط لذاته بفاعله ، دون ما عداه . وقد سها : في هذا الاعتراض؛ لأن الفعل لأيتقدمه في حال من الأحوال. والفاعل لا يتقدمه في حال من الأحوال. كالمبتدأ وغيره ، فإذن يحتاج أن يرتبط بالمبتدأ مثلا، بمثله إذا تعلق به ، إلى رابطة أخرى غير التي يشتمل عليها نفسه .

وكيف لا ؟ وهو يقع هناك موقع اسم جامد ، فلو كان بدل قوله (زيد كانب) (زيد يكتب) مثلا ، حتى يكون المحمول هو الفعل نفسه، لكان أيضاً من حقه أن يقال (زيد يكتب) إلى (زيد) المتقدم عليه ليس إسناد الفعل إلى فاعله ، الذي يرتبط لذاته به ، بل هو إسناد الحبر إلى المبتدأ .

والفعل ها هنا مع فاعله ، بمنزلة خبر مفرد ، مربوط على مبتدأ برابطة ، غير ما ارتبط الفعل بفاعله .

(ه) فإذا أدخل حرف السلب على الرابطة ، فقيل مثلا: زيد ليس هو بصيراً — وفى نسخة « بصير » وفى أخرى « زيد بصير » بدون « ليس هو » — فقد دخل النفى على الإيجاب — وفى نسخة « الإثبات » — فرفعه وسلبه .

وإذا دخلت – وفي نسخة « ادخلت » – الرابطة على حرب السلب جعلته جزءاً من المحمول ، وكانت – وفي نسخة « فكانت » – القضية إيجاباً مثل قولك: زيد هو غير بصير – وفي نسخة « زيد هو بصير » – وربما يضاعف في مثل قولك: زيد ليس هو غير بصير – وفي نسخة بدون عبارة « وربما يضاعف في مثل قولك: زيد ليس هو غير بصير » – بدون عبارة « وربما يضاعف في مثل قولك: زيد ليس هو غير بصير » – وكانت – وفي نسخة « فكانت » – الأولى داخلة على الرابطة للسلب. والثانية داخلة عليها الرابطة جاعلة إياها جزءاً من المحمول.

والقضية التي محمولها هكذا تسمى معدولة ومتغيرة وغير محصلة — وفي السخة « ومتحصلة » بدل « وغير محصلة » —

<sup>(</sup>٥) أقول: أراد أن الرابطة إذا تعينت سهل الفرق بين السالبة والمعدولة ؛ لأن أداة الله .

إن تقدمت ، اقتضت رفع الربط ، فصارت القضية سالبة .

وإن تأخرت جعلها الربط جزءا من المحمول ، فصارت معدولة .

وإن تضاعفت وتخلل الربط بينهما ، صارت سالبة معدولة .

وأما فى الثنائية : فالفرق بينهما إما بالنية ، أو بالاصطلاح ــــ إن وقع ــ على تمايز الأداتين ، كما يقال فى اختصاص «كيس» بالسلب و «غير» بالعدول .

قوله (تسمى معدولة) أقول: وبعضهم يسمون هذه القضية (معدولية) منسوبة إلى المعدول الذي هو المفرد.

(٦) وقد يعتبر ذلك في جانب الموضوع أيضاً ٠

(۷) فأما أن المعدول يدل — وفي نسخة « وأما أن المعدول يدل » وفي أخرى « فإن المعدول إما أن يدل » — على العدم — وفي نسخة « عدم » — المقابل للملكة — وفي نسخة « للملكية » — أو على غيره حتى يكون غير البصير — وفي نسخة « بصير » — إنما يدل على الأعمى فقط أو على فاقد — وفي نسخة « كل فاقد » — للبصر من — وفي نسخة « في » — الحيوان ولوكان — وفي نسخة بدون كلمة «كان » — طبعاً أو ماهو أعم من ذلك. فليس يبانه على المنطق ، بل على اللغوى بحسب لغة لغة .

(٦) وذلك كقولنا : غير البصير أمى ؛ إلا أن القضية المعدولة ، إذا أطلقت فهم عنها معدولية المحمول ، وهذه إنما تقيد بالموضوع .

وقد يقل البحث في هذا الصنف لعدم التباسه بالسالبة ، بخلاف الأول .

(٧) أقول : قد ذكرنا الحلاف فى أن المعدول كـ (غير البصير) ، يطلق على عدم الملكة ، كـ « الأعمى » أو على « ماليس ببصير » أيّ شيء كان .

وكان فى إطلاق أعدام الملكات على معانيها أيضاً خلاف بعد الاتفاق فى تفسير العدم بر (عدم شيء عن موضوع من شأنه أن يتصف بذلك الشيء) فذهب بعضهم إلى أن الموضوع المذكور ، موضوع هو شخص . والأعمى لا يطلق إلا على من كان شأنه أن يكون بصيراً من أشخاص الحيوانات .

وبعضهم إلى أنه موضوع نوعى ، أو جنسى . والأعمى مع ذلك يطلق على الأكه الذي ليس من شأن شخصه أن يكون بصيراً ، لكن من شأن نوعه ذلك ، وعلى فاقد البصر من الحيوانات طبعاً ك « الخلد والعقرب » اللذين ليس من شأن نوعهما أن يكونا بصيرين · ولكن من شأن جنسهما ذلك .

فالذين يحملون المعدول على عدم الملكة ، يطلقونه على أحد هذه المعانى .

(٨) وإنما يلزم المنطق أن يضع · إ

أن حرف السلب إذا تأخر عن الرابطة ، أوكان مربوطاً بها ، كيف كان ، فالقضية ً — وفى نسخة « قضية » وفى أخرى « فإن القضية » — إثبات ُ صادقة ً كانت أو كاذبة ً .

وأن الإثبات لا يمكن إلا على ثابت متمثل في وجود أو وهم ، فيثبت عليه الحكم بحسب ثباته .

وأما النفى فيصح أيضاً من غير الثابت ، كان كونه غير ثابت واجباً ، أو غير واجب.

وأما الذين يحملونه على ما يقابل المحصل يطلقونه عليها ، وعلى ما هو أعم منها ، كالحمادات مثلاً ، وبالحملة على ما ليس ببصير مطلقاً .

وانشيخ بيَّن أن هذا البحث لا يتعلق بالمنطق ، بل هو بحث لغوى يمكن أن يختلف عسب اللغات والاصطلاحات .

( ^ ) يريد بيان ما يلزم المنطق في هذا الموضع ، وهو بيان الفرق بين « العدول » و « السلب » بحسب اللفظ ، وبحسب المعنى .

أما بحسب اللفظ فبتقدم الربط على السلب ، وتأخره عنه ، كما مر .

وقد أفاد بقوله (أو كان مربوطاً بهاكيف كان) أن الاعتبار بالعدول ، إنما هو بالتباط حرف السلب بالرابطة على الموضوع ، سواء تأخر الحرف عن الرابطة ، كما في المقالعرب ، أو تقدم عليها ، كما في لغة الفرس مثل قولهم : « زيد نا بينا است » .

وأما بحسب المعنى ، فبأن موضوع الموجبة ، معدولة كانت أو محصلة، يجب أن يكون الرباغ ثابتاً ، عند من يحكم بالإيجاب عليه .

و وضوع السالبة لا يجب أن يكون كذلك ؛ وذلك لأن غير الثابت لا يصح أن يثبت له شيء ، ويصح أن يقال : (إنه حي) المستحدة أن يقال : (إنه حي) وسح أن يقال : (إنه ليس بحوجود ، فلا يكون حياً .

فتأليف كل شرطية ، متصلة كانت ، أو منفصلة ، بشرط أن تكون المنفصلة أيضاً ذات جزأين، إنما يمكن أن يقع على ستة أوجه .

ثلاثة متشابهة الأجزاء : وهي التي تكون من :

حمليتين أو منفصلتين أو منفصلتين وثلاثة مختلفة الأجزاء، وهن التي تكون من :

حملية ومتصلة .

أو حملية ومنفصلة .

أو متصلة ومنفصلة .

وكل واحد من الثلاثة الأخيرة ، يقع فى المتصلة وحدها على وجهين متعاكسين فى النرتيب ؛ لاختلاف حال جزأيها بالطبع ، فيكون .

لتأليف المتصلة تسعة أوجه ،

ولتأليف المنفصلة ستة أوجه .

أمثلة المتصلات : وهي من حملتين :

كقولنا : إذا كانت الشمس طالعة ، فالنهار موجود . فكان إذا كان النهار معدوماً ، فالشمس غاربة .

ومن منفصلتين : كقولنا : إن كان العدد إما زوجاً ، أو فرداً ؛ فعدد الكواكب إما زوج وإما فرد .

ومن حملية ومتصلة . كقولنا : إن كانت الشمس علة النهار ، فإذا كانت الشمس طالعة ، فالنهار موجود .

ومن عكسهما ، كعكس قولنا ذلك .

ومن حملية ومنفصلة : كقولنا : إذا كان الشيء ذا عدد ، فهو إما زوج وإما ورد . ومن عكسهما كعكسه .

ومن متصلة ومنفصلة : كقولنا : إن كان إذا كانت الشمس طالعة ، فالنهار مرجود ، فكان إما الشمس طالعة ، وإما النهار معدوم ، ومن عكسهما كعكسه .

أمثلة المنفصلات: وهي من حمليتين:

الفصل الثامن

إشـــارة

إلى القضايا الشرطية

(۱) اعلم أن المتصلات والمنفصلات من الشرطيات قد تكون مؤلفة من حمليات ، ومن شرطيات ومن حمليات » – وفي نسخة « من شرطيات ومن حمليات » – ومن خلط .

وذلك الثبوت لا يجب أن يكون خارجياً فقط ، أو ذهنياً فقط ، كما مر بل يكون ثبوتاً وفي نسخة « ثبوتياً » عما جميع أقسام الثبوت غير خاص بشيء مها .

وأما موضوع السالبة فيجوز أن يكون ثبوتياً ، ويجوز أن يكون عدمياً ، سواء <sup>كان</sup> ممكن الثبوت أو ممتنعه .

فالسالبة أعم تناولا للموضوع من الموجبة ؛ ولأجل ذلك تكون السالبة البسيطة ، أم من الموجبة المعدولة ، إذا تشاركا في الأجزاء .

وكذلك السالبة المعدولة من الموجبة البسيطة .

والاعتراضات التي أوردها الفاضل الشارح على ذلك ، لما لم تكن قادحة في هذا البيان بل كانت معارضات وحججاً مبنية على أصول غير متقررة ، كان الاشتغال بها <sup>مما يؤدى</sup> إلى الإطناب ، ولا يقتضي مزيد فائدة ، أعرضنا عنها .

(١) لما كانت الشرطيات مؤلفة من قضايا ، لا من مفردات ، وكانت الفضايا ثلاثاً ــ وفي نسخة « ثلاثة » ــ :

حملية ومنفصلة ومنفصلة

والواقعة منها في كل شرطية ثنتان .

كقولنا : العدد إما زوجو إما فرد .

ومن متصلتين : كقولنا ؛ إما أن يكون إذا كانت الشمس طالعة فالنهار موجود . وإما أن يكون إن كانت الشمس طالعة فالليل موجود .

ومن منفصلتين : كقولنا : إما أن يكون العدد إما زوجاً وإما فرداً ، وإما أن يكون زوجاً ، أو منقسما بمتساويين .

ومن حملية ومتصلة : كقولنا : إما أن لا تكون الشمس علة النهار ، وإما أن يكون إذا طلعت الشمس فالنهار موجود .

ومن حملية ومنفصلة : كقولنا: إما أن يكون الشيء واحداً ، وإما أن يكون ذا عدد. إما زوج وإما فرد .

ومن متصلة ومنفصلة : كقولنا ؛ إما أن يكون إذا كان العدد فرداً فهو زوج ، وإما أن يكون العدد إما فرداً وإما زوجاً .

وهذه الأمثلة ، مهملات موجبة ، مؤلفة من أمثالها .

وقد تكون شخصيات ، ومحصورات ، موجبات وسوالب ، يتألف بعضها من بعض وتتكثر وجوه التأليف .

ولما كانت الشرطيات مؤلفة ، بعد التأليف الأول ، فهي تكون مؤلفة :

إما تأليفاً ثانياً ، أي منحمليات .

أو ثالثاً ، أي من شرطيات مؤلفة من حمليات .

أو رابعاً ، أي من شرطيات مؤلفة من حمليات ، وهلم جرا إلى ما لا نهاية له .

(٢) فإنك إذا قلت : إن كان — وفى نسخة «كانت » — كلما كانت الشمس طالعة فالنهار موجود — وفى نسخة « موجوداً » — فإما أن ككون الشمس طالعة ، وإما أن لا يكون النهار موجوداً .

فقد تركبت — وفى نسخة «ركبت » — متصلة من متصلة ومنفصلة . وإذا قلت : إما أن يكون : إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود . وإما أن يكون » — إن كانت الشمس طالعة فالليل معدوم .

فقد ركبت المنفصلة من متصلتين.

وإذا قات: إن كان هذا عدداً ، فهو إما زوج وإما فرد. فقد ركبت المتصلة — وفي نسخة « المنفصلة » — من حملية ومنفصلة .

وكذلك عليك – وفى نسخة «وعليك» – أن تعدمن نفسك سائر الأقسام.

<sup>(</sup>٢) أقول اقتصر الشيخ من التأليفات التسعة ، والستة ، على إيراد أمثلة ثلاثة :

أولها : متصلة مهملة : من متصلة كلية ، ومنفصلة مهملة ، كلها موجبات .
وثانيها : منفصلة مهملة موجبة ، من متصلتين مهملتين ، إحداهما موجبة ، والأخرى سالبة .
وثالثها : متصلة مهملة ، من حملية شخصية ومن منفصلة مهملة ، كلها موجبات .
والفاضل الشارح : زعم أن تالى المثال الأول ، وهو (إن كان كلما كانت الشمس طالعة ، وإما لا يكون النهار موجوداً ) .
طالعة فالنهار موجود ، وإما أن تكون الشمس طالعة ، وإما لا يكون النهار موجوداً ) .
يجب أن يكون منفصلة مؤلفة من الشيء ولازم نقيضه ، وهي تكون مانعة الحلو ؛
وإن الشيء لو ارتفع مع ارتفاع لازم نقيضه الذي يرتفع معه نقيضه ، لارتفع النقيضان معا وهو محال .

ولا تكون مانعة الجمع ، إن كان لازم النقيض أعم من النقيض ، وتكون مانعة له إن كان مساوياً .

وإنما يجب أن يكون تالى المثال الأول ، هذه المنفصلة دون غيرها ؛ لأن المقدم فيه يقتضى استلزام طلوع الشمس لوجود النهار . والحال لا يحلو من طاوع الشمس ولا طلوعها . فإذن لا يحلو من لا طلوع الشمس ، ووجود النهار اللازم لطلوعها .

فالترديد بين المقدم ونقيضه ، الذي هو انفصال حقيقي ، استلزام الترديد بين نقيضه المقدم ولازم عينه الذي هو الانفصال المذكور .

قال : والمنفصلة التي أوردها الشيخ مؤلفة من الشيء وملزوم نقيضه ، لأنها مؤلفة من طلوع الشمس ، ولا وجود النهار وليس لاوجود النهار ، لازماً للاطاوع الشمس ، لأن رفع التالى لا يلزم رفع المقدم ، بل الأمر بالعكس . فإذن هو سهو .

أو أورده الشيخ نظراً إلى المادة ؛ فإن المقدم والتالى فى المثال متساويان ، ويصدق الانفصال منه من جزئيه ، أيِّ جزئية اتفق ، مع نقيض الآخر . فهذا ما أورده الفاضل الشارح عليه .

ويمكن أن يعارض بأن هذا التالى يجب أن يكون منفصلة مؤلفة من الشيء ومازوه نقيضه ، أو من الشيء ونقيض لازمه على ما أورده الشيخ ؛ أو نقيض للازمه ، الذي هو غير التالى . وهو يكون مانعة للجمع ؛ فإن الشيء لو اجتمع مع ملزوم النقيض ، أو من نقيض اللازم ألم لاجتمع النقيضان، ولا تكون مانعة للخلو؛ إن كان اللازم أعم من الملزوه. وإنما يجب أن يكون التالى المذكور هذه المنفصلة ؛ لأن المقدم يقتضي استلزام طاوع الشمس مع لاطلوعها ؛ فإذن يمتنع اجتماع طلوع الشمس مع لاطلوعها ؛ فإذن يمتنع اجتماع طلوعها .

فالترديد بين المقدم ونقيضه الذي هو انفصال حقيقي استلزم الترديد بين المقدم وسنأره نقيضه الذي هو الانفصال المذكور.

والذى أورده الشارح مؤلفة من الشيء ولازم نقيضه . وهما ممكنا الاجماع فإذن هو سهو .

(٣) والمنفصلات – وفى نسخة « فالمنفصلات » – منها حقيقية وهى التى يراد فيها بـ [ أما ] أنه لا يخلو الأمر من أحد الأقسام البتة بل يوجد واحد منها فقط

أو أورده الشارح نظراً إلى المادة .

والحاصل من هذا التطويل أنه أضاف إلى مقدم المتصلة الأولى منفصلة تتبعها وتتبع منفصلة حقيقية مؤلفة من مقدم ذلك المقدم ونقيضه .

وعورض بإضافة منفصلة إليه تتبعها أيضاً ، وتتبع أيضاً المنفصلة الحقيقية المذكورة . وهو ــ أعنى الشارح ــ رجح الأولى على الأخيرة من غير رجحان .

والتحقيق في ذلك أن المتصلة اللزومية يلزمها منفصلة مانعة الجمع دون الخلو من عين المقدم . ونقيض التالى هو الذي أورده الشيخ .

ومنفصلة مانعة الحلو ، دون الجمع ، من نقيض المقدم وعين التالى ، وهي التي أوردها الفاضل الشارح .

ولا يلزمها منفصلة حقيقية بحسب الصورة ، ويتبين ذلك إذا جعل اللازم في المثال أعم من اللزوم ، كحركة اليد للكتابة .

ولا حرج على الشيخ في إيراد أحد اللازمين دون الآخر .

والمثال الثاني قوله:

إما أن يكون إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود ، وإما أن لا يكون إن كانت الشمس طالعة فالليل معدوم .

ويوجد فى كثيرمن النسخ ( و إما أن يكون ) أيضاً ، وهو سهو من الناسخين .

(٣) وهذه هي التي تمنع الجمع والخلو ، وتحدث من القسمة إلى شيء ونقيضه ؛ فإن النقيضين هما اللذان ، لذاتيهما ، لا يجتمعان ولا يرتفعان .

ولكن ربما يورد بدل أحد المتناقضين ؛ أو كليهما ، مساوٍ في الدلالة ، فتتحقق النقضة فيهما ، كما يقال : العدد إما زوج وإما فرد .

(٤) وربما — وفى نسخة « فربما » — كان الانفصال إلى جزأين . وربما كان إلى أكثر .

وربما كان غير داخل في الحصر

(ه) ومنها غير حقيقية وهي — وفي نسخة «مثل» بدل « وهي» — التي يراد فيها بـ [ أما ] معنى منع الجمع فقط دون منع الخلو عن الأقسام

مثل قولك — فى جواب من يقول: إن هذا الشيء حيوان شجر —: إنه إما أن يكون حيوانًا ، وإما أن يكون شجراً .

وكذلك جميع ما يشبهه .

(٤) أقول : أما ما ينفصل إلى جزأين فقد مر ذكره .

وأما ما ينفصل إلى أكثر فهو بأن يورد بدل الأجزاء ما تنفصل الأجزاء إليه ، من أجزاء الأجزاء .

كقولنا : كل عدد : إما تام ، وإما زائد ، وإما ناقص .

فهو ينشعب من قولنا : إنه إما تام ، وإما غير تام . وغير التام إما زائد وإما ناقص . وكذلك إذا انفصل سائر الأجزاء إلى أجزاء أخر ، وتبلغ الأقسام إلى ما بلغته وتكون مع ذلك حاصرة ، ومانعة للجمع والحلو .

ويكون أصل الانشعاب في الكل من القسمة إلى النقيضين.

قال الفاضل الشارح : (واعلم أنالذى يكون أجزاء الانفصال فيه ، أربعة أو خسة . ومع ذلك يكون محصوراً ، فهو غير موجود ) .

وأنا أقول: ليس هذا عندى وجه ؛ فإن الأشكال محصور فى أربعة . والكليات فى خسة . ولعل النسخة التى وقعت إلى من شرحه سقيمة ، وليستكشف من سائر النسخ . وأما ماكان غير داخل فى الحصر فكقولنا : المضلعات المسطحة ، إما مثلث ، أو مربع ، أو محمس . وكذلك إلى ما لا يتناهى .

ومنها ما يراد فيها بـ [أما] منع الخلو ، وإن كان يجوز اجتماعهما وهو جميع — وفى نسخة بدون كلمة «جميع» — ما يكون تحليله يؤدى إلى حذف جزء من الانفصال الحقيقى ، وإيراد لازمه بدله — وفى نسخة بدون عبارة « بدله » — إذا لم يكن مساوياً له ، بل أعم

مثل قولهم: إما أن يكون زيد في البحر وإما أن لا يغرق ، أى وإما أن لا يكون في البحر ويلزمه أن لا يغرق — وفي نسخة بحذف «أى وإما أن « لا يكون في البحر ويلزمه أن لا يغرق » —

وأما المثال الأول: فقد كان المورد فيه ما إنما يمكن مع النقيض ليس ما يما النقيض فكان — وفى نسخة «وكان» — يمنع الجمع ولا يمنع الجمع. وهذا يمنع الخلو ولا يمنع الجمع.

(٥) أقوله: إذا حذف أحد قسمى الانفصال الحقيقى، وأورد بدله ما لا يساويه ، بل يكون : إما أخص منه ، أو أعم؛ حصلت منفصلة غير حقيقية مانعة للجمع وحده ، أو للخلو وحده .

أما الأول: فلأن الشيء لو اجتمع مع ما هو أخص من نقيضه لزم منه اجتماع النقيض ؛ فإن ما هو أخص من النقيض يستلزم النقيض .

ولما احتمل أن يصدق نقيضه ، ولا يصدق معه ما هو أخص منه ، احتمل أن نعا معاً .

وأما الثانى : فلأن الشيء لو ارتفع ما هو أعم من نقيضه ، لزم منه ارتفاع النقيضين ؛ فإن النقيض أيضاً يرتفع بارتفاع ما هو أعم منه .

ولما احتمل أن يصدق مع ما هو أعم من نقيضه ، ولا يصدق معه النقيض ، احتمل أن يجتمعا معاً .

مثال الأول : أن تقول : هذا الشيء إما حيوان أو ليس بحيوان، والشجر أخص من اللاحيوان، فنورده بدله .

أو نقول : هذا الشيء إما شجر أو ليس بشجر . والحيوان أخص من اللاشجر . ونورد بدله ، فيحصل قولنا : هذا الشيء إما حيوان وإما شجر ، مانعاً للجمع دون الحلو ؛ لأنه لا يكون شيء واحد حيواناً وشجراً معاً ، ويمكن أن يكون غيرهما كالحبل وحينئذ نكون قد أوردنا بدل النقيض ما يمكن معه ويستلزمه ، لاما يجب معه ويلزمه . لأن الحاص يمكن أن يكون مع العام ويستلزمه ولا يجب أن يكون معه أو يلزمه .

ومثال الثانى: أن نقول : زيد إما فى البحر أو ليس فيه ، ولم يفرق ، فأن لا يفرق أعم من قولنا : ليس فى البحر فنورد بدله .

أو نقول: زيد إما غرق ، أو لم يغرق . وفي البحر أعم من قولنا : غرق ، فنورده بدله ، فيحصل – وفي نسخة « ليحصل » وفي أخرى « يحصل » – مها قولنا : زيد إما في البحر ، وإما لم يغرق ، مانعاً للخلودون الجمع ؛ لأنه لا يكون ليس في البحر ، وقد غرق ويمكن أن يكون في البحر ولم يغرق . وحينئذ نكون قد أوردنا ما يلزم النقيض ويجب معه ، فاعلم أن استعمال الحقيقي أكثر من أن يحصى . فإن العام يلزم الحاص ويجب معه ، وأعلم أن استعمال الحقيقي أكثر من أن يحصى . وأما الآخران فقد يستعملان في جواب من يقول : هذا الشيء شجر حجر معاً . وذلك بأن يرد عليه قوله .

ام بتردید الصدق فیهما ، فیقال : هوإما شجر ، أو حجر أی إما هذا صادق أوذاك . و إما بتردید الكذب فیهما . فیقال : إما أن لا یكون شجراً ، و إما أن لا یكون حجراً ــ أی إما هذا كاذب أو ذاك ــ

ويكون الأول بانفراده مانعاً للجمع .

والثاني . مانعاً للخلو .

ويحصل من كل واحدة منهما امتناع اجماع الوصفين في ذلك الشيء .

وينضاف إلى ما سلمه ذلك القائل – وفى نسخة «السائل» – من امتناع خلوه عنهما ، فيجتمع من ذلك معنى منفصلة حقيقية .

واعلم أن كل واحدة من هذه المنفصلات قد يتألف

(٦) وقد یکون لغیر الحقیقی أصناف أخر وفیا ذکر ناه — وفی نسخة « أوردناه ها هنا » — کفایة

من موجبتين فى اللفظ ، كقولنا : العدد إما زوج ، وإما فرد . وهذا الشيء إما شجر ، أو حجر . وهذا الموجود إما دائم الوجود ، أو ممكن الوجود .

ومن سالبتين : كقولنا : العدد إما ليس بزوج ، وإما ليس بفرد . وهذا الموجود ، إما ليس بدائم الوجوب ، وإما ليس بممكن الوجود . وهذا الشيء إما أن لا يكون شجراً ، وإما أن لا يكون حجراً .

ومن موجبة وسالبة ، كقولنا : العدد إما أن ينقسم بمتساويين ، أو لا ينقسم بمتساويين وهذا إما إنسان ، أو ليس بحيوان . وهذا إما حيوان أو ليس بإنسان .

فهذا من حيث اللفظ . وأما من حيث المعنى .

فالحقيقة لابد من أن تتألف من موجبة وسالبة لا غير ، لما مر .

ومانعة الحمع يمكن أن تتألف ،نهما ، ويمكن أن تتألف من موجبتين ، وذلك ظاهر ؛ ولا يمكن أن تتألف من سالبتين؛ لأن الموجبة الحقيقية لا يستلزمها سالبة حقيقية .

ومانعة الحلو يمكن أن تتألف مهما ، ويمكن أن تتألف من سالبتين ؛ لأن السالبة يمكن أن تكون لازمة للموجبة ، ولا يمكن أن تتألف من موجبتين ؛ لاشتمالها على ما تشتمل عليه الحقيقية وزيادة .

(٦) أقول ؛ يريد به المواضع التي نستعمل فيها حروف العناد ، ولا يراد منع الجمع والخلو مثاله :

تقول : رأيت إما زيداً ، وإما عمراً حين تشك في رؤيتهما .

وتقول : العالم إما أن يعبد الله ، وإما أن ينفع الناس ، أى غالب أحواله هذان الفعلان وهذا مما يتعلق باللغة .

(٧) ويجب عليك أن تجرى أمر المتصل والمنفصل – وفى نسخة بحذف عبارة « والمنفصل » – فى الحصر ، والإهمال ، والتناقض، والعكس ، مجرى الحمليات ، على أن يكون المقدم كالموضوع ، والتالى كالمحمول .

# الفصل التاسع إشارة

إلى هيئات تلحق القضايا وتجعل لها أحكاماً خاصة في الحصر وغيره

(١) إنه قد تزداد في الحمليات لفظة — وفي نسخة « لفظ » — « إنما » فيقال: إنما يكون الإنسان — وفي نسخة « الناس » — كاتبا ، فيتبع ذلك زيادة في المعنى . لم تكن مقتضاة قبل هذه الزيادة بمجرد الحمل؛ لأن هذه الزيادة تجعل الحمل مساوياً، أو خاصاً بالموضوع وكذلك قد تقول : الإنسان — وفي نسخة « إن الإنسان » — هو الضحاك بالألف واللام في لغة العرب ، فتدل على أن المحمول مساوللموضوع وكذلك تقول : ليس إنما يكون الإنسان حيواناً ، أو تقول : ليس

وفى بعض النسخ ( من المتصل والمنفصل )

وأمر المنفصل ، فى ذى الجزأين ، يجرى مجرى الحمليات فى جميع ذلك إلا العكس فإن العكس لا يتعلق به ، لعدم امتياز ، أجزائه بالطبع .

الحيوان – وفي نسخة « الإنسان » – هو الضحاك ، وتدل على سلب الدلالة الأولى في الإيجابين .

(٢) وتقول أيضا: ليس الإنسان إلا الناطق، فيفهم – وفي نسخة «ويفهم» – منه أحد معنيين:

أحدهما: أنه ليس معنى الإنسان إلا معنى الناطق ، وليس تقتضى الإنسانية معنى آخر .

والثانى: أنه ليس يوجد إنسان غير ناطق ، بل كل إنسان ناطق – وفى نسخة بدون عبارة « بل كل إنسان ناطق » – [ يريد أن هذه الصيغة تفيد إما المساواة فى المعنى كما بين الإنسان والحيوان الناطق . وإما المساواة فى الدلالة كما بين الضاحك والناطق « شرح » ] وتقول فى الشرطيات أيضا: للكلة كما بين الضاحك والناطق « شرح » ] وتقول فى الشرطيات أيضا: للكلة كما بين الضاحك والناطق « شرح » وهذا يقتضى مع إيجاب و فى

<sup>(</sup>٧) هذا بيان كلى لما يتعلق بالمتصلات، وهو بالإحالة على الحمليات؛ فإن حكمها في جميع ذلك واحد، وقد مر الحصر والإهمال من ذلك، وسيجيء بيان التناقض والعكس في موضعه.

<sup>\*</sup> والأدوات هي التي تلحق الهيئات بالمقضايا ، إلا أن المنطقي لما كان نظره المقصد لأول في المعاني ، أشار إلى الهيئات دون الأدوات .

<sup>(</sup>۱) المحمول قد يكون أعم من موضوعه ،كالأجناس والأعراض العامة ، وقد يكون ساوياً له ،كالفصول والخواص المساوية ، وقد يكون أخص منه ، كالخواص الغير \_ فَ نُسخة «كخواص غير » — المساوية .

ولفظة (إنما ) إذا دخلت على القضية ، دلت على ننى العموم عن المحمول ، وهو سي قوله (يجعل الحمل مساوياً أو خاصاً بالموضوع ) .

وليس إذا دخل عليها دل على نفى دلالتها تلك ، فأثبت العموم .

<sup>(</sup>٢) أقول : (راهناً) أى ثابتاً .

ولفظة ( لما ) تفيد مع الدلالة على استلزام التالى ، الدلالة على أن وجود المقدم مسلم موضوع ، لا يحتاج إلى بيان .

#### الفصل العاشر

#### إشارة

## إلى شروط القضايا

(١) يجب أن تراعى فى الحمل ، والاتصال، والانفصال، حال الإضافة : مثل أنه إذا قيل [ج] هو والد . فايراع لمن ؟ وكذلك الوقت ، والمكان ، والشرط .

مثل أنه إذا قيل: كل متحرك متغير، فليراع ما دام متحركاً وكذلك البراع حال الجزء والكل – وفى نسخة « الكل والجزء » – وحال القوة والفعل، فإنه إذا قيل لك – وفى نسخة بدون عبارة « لك » – : إن الخمر مسكر – وفى نسخة « مسكرة » – فليراع أبا لقوة – وفى نسخة « إما بالقوة » وفى أخرى « أنه بالقوة » – أم – وفى نسخة « أو » – بالفعل والجزء اليسير أم – وفى نسخة « أو » – المبلغ الكثير ؛ فإن إهمال هذه المعانى، مما يوقع غاطاً كثيراً.

نسخة «الإيجاب»—الاتصال، دلالة تسايم المقدم ووضعه، ليتسعمنه وضع التالى. (٣) وكذلك تقول: ليس يكون النهار موجوداً — وفى نسخة بدون كلمة « موجوداً » — إلا والشمس طالعة ، تريد به كلماكان النهار موجوداً

فالشمس طالعة ، فيفيد هذا القول حصراً فى الفحوى · (٤) وتقول أيضا: لا يكون النهار موجوداً، أو تكون الشمس طالعة وهو قريب من ذلك .

(ه) وتقول أيضا: لا يكون هذا العدد زوج المربع وهوفرد. وهذا وفى نسخة بدون « وهذا » وفى أخرى « هذا » \_ فى قوة قولك: إما أن لا يكون هذا العدد زوج المربع ، وإما أن \_ وفى نسخة « وأن » — لا يكون فرداً .

(٣) يريد به أن القضية بهاتين الأداتين محصورة كلية .

(٤) أقول : هذه والتي قبلها ، من القضايا التي تسمى (محرفة) وهي ما تخلو عن أدوات الاتصال أو العناد . وتكون في قوة الشرطيات .

ومعناه لا يكون النهار موجوداً ، إلا أن تكون الشمس طالعة .

وكذلك القول في الأفراد ومربعاتها في القضية المذكورة في قوة منفصلة مانعة الحلو . هي : إما أن لا يكون زوج المربع. وإما أن لا يكون فرداً .

<sup>(</sup>١) أقول: يذكر في هذا الفصل قوانين لا يتحصل معانى القضايا إلا برعايتها ، وهي ستة :

الأول : حال الإضافة ، وقد ذكر مثاله .

الثاني : حال الوقت ، كما يقال: القمر ينخسف ، فليراع في أى الأوقات هو ؛ السمس . فإنه نختص بوقت توسط الأرض بينه وبين الشمس .

النهج الرابع

فى مواد القضايا وجهاتها

الفصل الأول

إشارة

إلى مواد القضايا

(١) لا يخلو المحمول في القضية وما يشبه \_ وفي نسخة « أو ما يشبهه »\_

(١) ذهب الفاضل الشارح إلى أن ما يشبه المحمول في القضية ، هو التالي ؛ لكونه محكوماً به في القضية الشرطية ، كالمحمول في الحملية .

وأقول : ما جرت العادة باتصاف نسبة التالى إلى المقدم بـ ( الوجوب) و ( الإمكان) و (الامتناع ) وإن كانت لا تخلو في نفس الأمر منها .

وليس أيضاً في اعتبار هذه الأمور فيها، على ما يعتبر في الحمليات، فائدة يعتد بها ، وإن كان اللزوم والاتفاق يشبهان الضرورة والإمكان من وجه .

وليس ببعيد عن الصواب أن يقال : ما يشبه المحمول ، هو الوصف الذي يوصف الموضوع به ، ويوضع الموضوع معه ؛ فإنه :

يشبه المحمول من حيث كونه وصفاً للموضوع .

ويفارقه بأن المحمول وصف محمول عليه ، وهو وصف موضوع معه ،

ولذلك الوصف نسبة إلى الموضوع كالمحمول بعينه ، في أنها لا تخلو: من أن تكون :

الثالث : حال المكان ، كما يقال : السقمونيا مسهل الصفراء ، فليراع في أي ، كان

هو ، فقد قيل : إنه لا يعمل في الصقلاب .

الرابع : حال الشرط ؛ وقد أورد مثاله ، وهو كل متحرك متغير .

الخامس: حال الجزء والكل.

السادس: حال القوة والفعل.

ت فقد ذكر مثالهما.

وهذه الشروط قد تذكر في باب التناقض مضافة إلى شرطين آخرين كما يجيء إن شاء الله تعالى .

(٢) سواء كانت موجبة أو سالبة ، من أن تكون نسبته الىالموضوع نسبة ضروري — وفي نسخة «الضروري » — الوجود في نفس الأمر ، مثل الحيوان في قولنا وفي نسخة «في قولك» -: الإنسان حيوان أو الإنسان

أو نسبة ماليس ضروريا – وفي نسخة « بضروري » – لا وجوده ولاعدمه ، مثل الكاتب، في قولنا : الإنسان كاتب ، أو ليس بكاتب.

أو نسبة ضروري العدم ، مثل الحجر ، في قولنا : الإنسان حجر ، الإنسان ليس محجر .

فجميع مواد القضايا هي هذه:

مادة واجبة ·

ومادة ممكنة ·

ومادة ممتنعة

ليس بحيوان \_ وفي نسخة « أو ليس بحيوان » \_

(٣) يقول: ونعنى بالمادة مثلا الحالة للحيوان بالنسبة إلى الإنسان في نفس الأمر التي يصدق عليها لفظ (الوجوب) سواء نقول: الإنسان حيوان. أو نقول: الإنسان ليس بحيوان .

(٣) ونعنى بالمادة هذه الأحوال الثلاث التي تصدق عليها في الإيجاب

والسلب – وفي نسخة بدون عبارة «والسلب» – هذه الألفاظ \_ وفي

نسخة بدون كلمة « الألفاظ » \_ الثلاثة ، لو صرح بها .

فإنا نعلم يقيناً أن تلك النسبة لاتتغير بهذا الإيجاب والسلب ، وهي التي يعبر عنها بالوجوب فی الحالتین ، لو صرحنا بها .

والوجه فيه أن الوجوب يصدق على قولنا : الإنسان حيوان ، حال الإيجاب ؛ فإنه حالة السلب يصير امتناعاً . وكذلك الامتناع حالة السلب يصير وجوياً .

فهذه الألفاظ تصدق عليها حالة الإيجاب دون السلب.

واعلم أن ( المادة ) غير ( الجهة )

والفرق بينهما : أن ( المادة ) هي تلك النسبة في نفس الأمر .

و (الجهة) هي ما يفهم ويتصور عند النظر في تلك القضية من نسبة محمولها إلى مَضَوعَها ، سواء تلفظ بها ، أو لم يتلفظ ، وسواء طابقت المادة أو لم تطابق .

وذلك لأنا إذا وجدنا قضية ، هي مثلا : كل (ج) لا يمتنع أن يكون (ب) فإنا تنهم ونتصور منه أن نسبة (ب) إلى (ج) هي النسبة المسهاة بالإمكان العام ، المتناول البيجوب والإمكان الحقيقي ، على ما يجيء ذكره .

وليست تلك النسبة في نفس الأمر شيئاً متناولا للوجوب، والإمكان ؛ بل هي أحدهما

فإذن ظهر الفرق بين تلك النسبة في نفس الأمر التي هي ( المادة ) وبين ما يفهم وبصور منها بحسب ما تعطيه العبارة من القضية ، التي هي ( الجهة ) . أو ممتنعة أو ممكنة إما واجبة

ولا بد للناظر في أحوال الموجهات من مراعاتها ؛ فإن الإغفال عنها مما يقتضي الفساد في أبواب العكس ، والقياسات المختلفة كما يجيء بيانه .

واعلم أن نسبة المحمول إلى الموضوع ، غير نسبة الموضوع إليه .

والأولى هي المتعلقة بالحكم دون الثانية ؛ ولذلك اختصت بالنظر فيها .

(٢) أقول: يشير إلى الأحوال الثلاثة المسهاة بـ (الوجوب) و ( الإمكان ) و ( الامتناع) وهو ظاهر . (۲) وإما أن يكون قد بين فيها شيء من ذلك ، إما ضرورة ، وإما دوام من غير ضرورة ، وإما وجود من غير دوام أو ضروة — وفى نسخة «وضرورة» بدل « أو ضرورة » —

ودوام السلب .

ولا دوامهما .

فالدوام والضرورة يشملان الأول والثانى من الأقسام ؛ لأنهما يشتركان فيهما، ويفترقان بالإيجاب والسلب .

ويبقى الثالث مقابلة لهما .

وقول الشيخ ( المطلقة العامة : هي التي بين فيها حكم من غير بيان ضرورة ، أو إمكان ، أو دوام ، أو لا دوام) يوهم أنها تعم الأربعة ، وليس كذلك ، فإنها من حيث بين فيها حكم إنما يتناول ما يكون مشتملا على حكم قد حصل بالفعل ، ولا يتناول على ما يكون مشتملا على حكم لم يحصل إلا بالقوة .

فهي لا تعم الممكنة ، من حيث هي ممكنة .

وإنما ذكر الشيخ ها هنا جميع الأقسام ؛ لأنها تقابل المطلقة من حيث الاعتبار وإن لم يدخل جميعها تحتها من حيث العموم.

( ٢) أقول : هذه هي الأمور التي يمكن أن تقيد بها القضية التي بين فيها حكم . والمطلقة العامة : إنما تتناولها جميعاً من حيث العموم .

ولم يذكر الإمكان معها لأنه ينافى ما بيِّن الحكم فيها حاصلا بالفعل .

فهو مغاير للإطلاق من حيث العموم والاعتبار جميعاً .

والضرورة أخص من الدوام ، لأن كل ضروري ، دائم ما دامت الضرورة حاصلة . ولا ينعكس ؛ إذ من المحتمل أن يدوم شيء اتفاقاً من غير ضرورة ؛ فلذلك لما ذكر الضرورة ذكر بعدها الدوام ، وقيده باللاضرورة ، لئلا يتكرر الضروري .

وسمى الحالى عهما بالوجود ؛ فإنه لا ييقى بعدهما إلا الوجود فقط .

والقسمة حاصرة ؛ لأن الحاصل إما ضرورى ، أو غير ضرورى .

وغير الضرورى إما دائم أو غير دائم .

#### الفصل الثانى

#### إشارة

إلى جهات القضايا والفرق بين المطلقة والضرورية ــ وفي نسخة « الضرورية والمطلقة » –

(١) كل قضية فإما \_ وفى نسخة « فهى إما » \_ مطلقة عامة الإطلاق وهى التى بين فيها ؛ حكم من غير بيان ضرورته أو دوامه \_ وفى نسخة « ودوامه » \_ أو غير ذلك من كو نه حينا من الأحيان ، أو على سبيل \_ وفى نسخة « على سبيل » \_ الإمكان .

(١) أقول: الإطلاق فى القضية يقابل التوجيه ، تقابل العدم والملكة ، وقد تعد (المطلقة) فى (الموجهات) كما تعد (السالبة) فى (الحمليات)

أد ( المطلقة )
 هى التى يبين فيها حكم إيجابى أو سلبى فقط ، من غير بيان شىء آخر .
 من ضرورة أو دوام ، أو ما يقابلهما .

و ( الإمكان ) يقابل ( الضرورة ) .

و (الكون في بعض الأوقات) يقابل (الدوام) إذا اعتبر التوقيت .

فالقسمة : باعتبار الضرورة ، هي :

ضرورة الإيجاب .

وضرورة السلب .

ولا ضرورتهما .

وباعتبار الدوام .

دوام الإيجاب .

(٣) أقول : لما فرغ من بيان الإطلاق ، وما يقابله ، شرع فى بيان أقسام الضرورة فقسمها .

إلى ضرورة مطلقة . ومشروطة .

والمطلقة هى التى يكون الحكم فيها لم يزل ولا يزال من غير استثناء وشرط . وإنما فسر الضرورة بالدوام لكونه من لوازمها كما مر .

ثم قسم المشروطة إلى ما يكون الحكم [فيها مشروطاً:

إما بدوام وجود ذات الموضوع .

وإما بدوام وجود صفته التي وضعت معه .

وإما بدوام كون المحمول محمولاً .

وهذه الثلاثة هي المشروطة بما تشتمل عليه القضية .

وإما بحسب وقت معين .

وإما بحسب وقت غير معين .

وهذان مشروطان بما يخرج عن القضية .

فكأنه قال: والشرط إما داخل في القضية

وإما خارج عنها .

والداخل إما متعلق بالموضوع ﴿ أَو متعلق بالمحمول

والمتعلق بالموضوع إما :

ذاته أو صفته الموضوعة معه

والمتعلق بالمحمول واحد ؛ لأنه أيضاً وصف وليس له ذات تباين ذات الموضوع . والحارج إما بحسب وقت بعينه — أو لا بعينه . فجميع أقسام الضرورة ستة .

واحدة مطلقة .

وخمسة مشروطة .

واعتبار هذه الأقسام في جانبي الإيجاب والسلب واحد غير مختلف إلا في شرط [المحمول

(٣) والضرورة قد تكون على الإطلاق، كقولناً: الله تعالى موجود.

— وفى نسخة بدون عبارة «كقولنا الله تعالى موجود » —
وقد تكون معلقة بشرط:

والشرط إما دوام وجود الذات ، مثل قولنا \_ وفى نسخة « قولك » \_ :
الإنسان بالضرورة جسم ناطق ، ولسنا نعنى \_ وفى نسخه « فإنا لا نعنى » \_
به أن الإنسان لم يزل ولا يزال جسما ناطقاً ؛ فإن هذا كاذب على كل شخص
إنسانى .

بل نعنى به أنه ما دام موجود الذات إنساناً فهو جسم ناطق. وكذلك الحال في كل سلب يشبه هذا الإيجاب.

وأما دوام كون الموضوع موصوفاً بما وضع معه ، مثل قولنا كل متحرك متغير ، فليس ـ وفي نسخة «وليس » \_ معناه على الإطلاق ، ولا ما دام موجود الذات ، بل ما دام ذات المتحرك متحركاً .

وفرق بين هذا الشرط وفى نسخة بدون كلمة «الشرط» وبين الشرط الأول؛ لأن الشرط الأول وضع فيه أصل الذات وهو الإنسان، وها هنا وصع فيه الذات بصفة تلحق الذات وهو المتحرك ؛ فإن المتحرك له ذات وجوهر يلحقه أنه متحرك وغير متحرك \_ وفى نسخة «غير متحرك» وفى أخرى «غير المتحرك» وفي أخرى «غير المتحرك» وليس الإنسان والسواد كذلك.

أو شرط محمول، أو وقت معين، كما للكسوف، أو غير معين كما للتنفس.

(٤) والضرورة بالشرط الأول، وإن كان بالاعتبار — وفى نسخة «وإن كانا لاعتبار» — غير الضرورة المطلقة التي لا يلتفت فيها إلى شرط، فقد تشتركان أيضاً في معنى اشتراك الأعم والأخص — وفى نسخة «الأخص والأعم» — أو اشتراك أخصين تحت أعم إذا اشترط فى المشروطة أن لا يكون للذات وجود دائماً.

فإنك إذا قلت : زيد ليس بكاتب ، ما دام كاتباً ، لم يصح ؛ بل إنما يصح إذا قلت : ما دام ليس بكاتب . وحينئذ صيرت \_ وفي نسخة « يصير » \_ فيه السلب جزءاً من المحمول ؛ فكانت القضية موجبة لا سالبة .

وألفاظ الكتاب ظاهرة .

والموضوع قد يتعرى عن الوصف كالإنسان ، وقد يقارنه كالمتحرك .

والمحمول الذي يحمل بشرط الوصف ضرورة يحتمل أن يكون ضرورياً أيضاً . ما دام الذات موجودة . و يحتمل أن لا يكون ضرورياً في بعض أوقاته .

ا الأول : داخل تحت المشروطة بحسب الذات فلا فائدة في أفراده ـــ وفي نسخة « في إيراده » ــ قسما .

فالمشروطة بالوصف مطلقاً تشمل الضرورى بشرط الذات .

وإن قيد باللاضرورية الذاتية ، اختص بالقسم الثاني وحده ، وهو المراد ها هنا بالمشروطة بحسب الوصف .

والضرورة بشرط المحمول لا يخلو عنها قضية فعلية أيضاً ؛ فإنك إذا قلت : (ج) (ب) فإنه يكون بالضرورة (ب) حال كونه (ب) ، وهي ضرورة متأخرة عن الوجود لاحقة به .

وسائر الضروريات متقدمة على الوجود ، موجبة إياه . واسم الضرورة يقع <sup>عليها</sup> لا بالتساوى .

والفائدة في اعتبار هذه الضرورة أن يعلم أن القضية لا تكون خالية عن سائر الضرورات مع كونها فعلية .

وما لا تشتركان — وفى نسخة « وما تشتركان » — فيه هو المراد من — وفى نسخة « فى » — قولهم : قضية ضرورية .

> (٤) الضرورة بالشرط الأول ، أعنى بشرط وجود الذات ، تقع ، على ما يكون للذات وجود دائماً . وعلى ما لا يكون للذات وجود دائماً .

والأول : يساوى الضرورة المطلقة فى الدلالة ، وإن كان مغايراً لها بالاعتبار فإن المشروطة بأى شرط كان ، تغاير المطلقة بالاعتبار . وإنما يتساويان ؛ لأن الحكم فيها حاصل لم يزل ولا يزال .

والثانى : مباين لها بحسب الدلالة والاعتبار جميعاً .

ثم المشروطة بالشرط الأول إن لم تقيد بلا دوام الذات ، بل تركت كما هي متناولة لقسميها ، دخلت المطلقة تحتها ، فهما يشتركان في معنى اشتراك الأعم والأخص ؛ وذلك المعنى هو ثبوب الحكم في جميع أوقات وجود الذات .

فالأخص هو المطلقة التي تدوم ذاتها .

والأعم هو المشروطة المذكورة المحتملة لدوام الذات ولا دوامها .

فإن قيدت بلا دوام الذات ، كانت هي والمطلقة ، تشتركان في معنى ثالث غيرهما ، أعم مها ، اشتراك أخصين تحت أعم .

والمعنى المشترك فيه الذي هو أعم منهما هو المشروطة المحتملة لدوام الذات ولا دوامها . وأ<sup>نما</sup> يكون ذلك ، إذا اشترط في المشروطة أن لا يكون للذات وجود دائماً .

وعلى التقديرين جميعاً ، فما يشتركان فيه أعنى الضرورة التي بحسب الذات مطلقاً هو المراد من قولهم : ( قضية ضرورية ) وهي التي تقابل الإمكان الذاتي .

ويوجد في بعض النسخ بدل قوله (إذا اشترط في المشروطة) (إذا لم يشترط في المشروطة)

وعلى هذا التقدير يصير قوله ذلك بياناً للأعم الذى يندرج فيه الأخص والأخصان تارة أخرى .

(ه) وأما سائر ما فيه شرط الضرورة ، والذي هو دائم من غير ضرورة فهو أصناف المطلق غير — وفي نسخة « الغير » — الضرورى .

(٥) أقول : يعني الأقسام الأربعة الباقية من الضروريات .

وهي المشروطة بشرط وصف الموضوع ، على الوجه الذي لا يشمل الضروري الذاتي . وبشرط المحمول .

وبشرط الوقت المعين .

وبشرط الوقت الغير المعين .

فهي مع الدائم غير ــ وفي نسخة « الغير » ــ الضروري أقسام المطلق الغير الضروري وظاهر أن هذه الضروريات لا يشمل الدوام المطلق الذي يكون بحسب الذات ؛ لكون

ذلك الدوام شاملاً للضروري الذاتي.

فالمطلق الغير الضروري ما فيه :

إما ضرورة من غير دوام .

أو دوام من غير ضرورة ·

وهذا المطلق أخص من المطلق العام بالضروري الذاتي.

وإنما سميت هذه أيضاً مطلقة ؛ لأنه قد ذكر في التعليم الأول ، أن القضابا إما مطلقة أو ضرورية أو ممكنة .

وهذه القسمة قد تمكن على وجهين :

أحدهما: أن يقال: القضية:

إما مطلقة وإما موجهة .

والموجهة :

إما ضرورية وإما ممكنة عامة .

وعلى هذا الوجه تكون المطلقة هي (العامة)

والثاني : أن يقال : القضية :

إما أن يكون الحكم فيها :

بالفعل أو بالقوة (وهي الإمكان)

(٦) وأما المثال الذي هو دأم غير ضروري، فمثل أن يتفق لشخص من الأشخاص إيجاب عليه أو سلب عنه، صحبه ما دام موجودا، ولم تكن – وفى نسخة بدون كلمة «تكن» - تجب تلك الصحبة ، كما أنه قد يصدق -وفى نسخة «كما أنك قد تصدق» — أن — وفي نسخة « أنه» — بعض الناس أبيض البشرة ، ما دام موجود الذات ، وإن كان ليس بضروري.

وما بالفعل يكون:

إما بالضرورة أو بالوجود الحالى عنها .

وتكون المطلقة ــ بهذه القسمة ــ هي الوجودية من غير ضرورة .

وأمثلة المطلقات في « التعليم الأول » كانت مناسبة لكل واحد من الاعتبارين ، فلأجل هذين الاحتمالين اختلف أصحاب المعلم الأول بعده في القضية المطلقة

و ( ثاوفريطس) و ( ثامسطيوس) ومن تبعهما حملوها على العامة الشاملة للضرورية . و ( الإسكندر الأفروديسي ) ومن تبعه حملوها على الخاصَّة الحالية عنها .

(٦) أقول : الجمهور من المنطقيين لا يفرقون بين :

لأن كل دائم كلى ، فهو ضرورى ؛ فإن ما لا ضرورة فيه ، وإن اتفق وقوعه ، فهو لا يمكن أن يدوم متناولاً لجميع الأشخاص التي وجدت، والذي سيوجد، مما يمكن أن

وقد بينا أن كل ضرورى فهو دائم . فالضرورى والدائم متساويان في الكليات .

وأما في الجزئيات فقد يختلفان ، كما تمثل به الشيخ في الإنسان الذي يتفق أن نكون بشرته أبيض ــ كذا في الأصل ولعلها « بيضاء » ــ من غير ضرورة .

والدائم فيها يعم الضرورى وغيره . والعلوم إنما تبحث عن الكليات دون الجزئيات ؛ فلذلك لم يفرقوا بينهما ؛ إذ لا حاجة

والشيخ قد فرق بينهما ؛ لأن النظر في المواد لا يتعلق بالمنطق ، فالمنطق من حيث هو منطنى يلزمه اعتبار كل واحد منهما ، من حيث معناهما المختلفان ، سواء تساويا في موضوعاتها ، أو لم يتساويا . الفصل الثالث

إشارة

إلى جهة الإمكان

(۱) الإمكان إما أن يعنى به مايلازم سلب ضرورة العدم ، وهو الامتناع على ما هو موضوع له فى الوضع الأول .

وهناك ما ليس بمكن ـ وفى نسخة « بالمكن » – فهو ممتنع . والواجب محمول عليه هذا الإمكان .

وإما أن يعنى به ما يلازم سلب الضرورة فى العدم والوجود جميعاً على ما هو موضوع له بحسب النقل الخاص— وفى نسخة « الخاصى » — حتى يكون الشيء يصدق عليه الإمكان الأول فى نفيه وإثباته جميعاً ، حتى يكون مكناً أن يكون ، وممكناً أن لا يكون ، أى غير ممتنع أن يكون ، وغير ممتنع أن يكون .

فلما كان – وفى نسخة « صار » – الإمكان بالمعنى الأول يصدق – وفى نسخة « صدق » – فى جانبيه جميعا ، خصه الخاص باسم [ الإمكان ] فصار الواجب لا يدخل فيه .

وصارت الأشياء بحسبه:

إما ممكنة وإما واجبة وإما ممتنعة . وكانت بحسب المفهوم الأول : إما ممكنة وإما ممتنعة

بر ضرورة فلما كان — وفي نسه

(٧) ومن ظن أنه لا يوجد فى الكليات حمل غير ضرورى، فقد أخطأ؛ فإنه جائز أن يكون فى الكليات ما يلزم كل شخص منها، إن كان – وفى نسخة «كانت» – لها أشخاص كثيرة إيجابا أو سلبا

وقتا ما — وفى نسخة « فى وقت » — بعينه ، مثل ما للكواكب من الشروق والغروب ، وللنيرين مثل الكسوف .

أو وقتا غير معين، مثل ما يكون لكل إنسان مولود من التنفس، أو ما يجري مجراه.

(٨) والقضايا التيفيها ضرورة بشرط غيرالذات، فقد تخص باسم المطلقة، وقد تخص باسم الوجودية، كما خصصناها به، وإن كان لا تشاح في الأسماء،

(٧) أقول: هؤلاء لما ظهر لهم أن الحكم الإتفاقى الحالى عن الضرورة لا يكون كلياً ، حكموا بأن كل حكم كلى فهو ضرورى ، ولم يفرقوا بين الضرورى الذاتى وغيره، وظنوه ضروريًا ذاتياً .

والشيخ رد عليهم بالوقتين فإنهما ليستا بضروريتين إلا في وقت .

( A ) أقول : هذه هي الأقسام الأربعة المذكورة . وها هنا لم يذكر الدائمة غير الضرورية معها ، وقد سماها ، ها هنا الوجودية ؛ لأنها تشتمل على وجود من غير ضرورة ودوام .

فالمطلقة الحاصة إذا اشتملت على الدائمة غير الضرورية تكون أعم منها ، إذا لم تشمل عليها ، وينبغى أن لا تغفل عن هذا الاعتبار.

فيكون غيرالمكن بحسب هذا المفهوم، أى الثانى الخاص، بمعنى غيرما ليس ضرورى .

فيكون الواجب ليس عمكن بهذا المعنى.

(١) أقول (الإمكان) وضع أولاً ، بإزاء سلب الامتناع ، فالممكن بذلك المعنى ، يكون واقعاً على الواجب ، وعلى ما ليس بواجب ولا ممتنع .

ولا يقع على الممتنع الذي يقابله . وذلك إذا اعتبر معناه في جانب الإيجاب .

ثم يلزم إذا اعتبر في جانب السلب أن يقع أيضاً على الممتنع ، وعلى ما ليس بواجب ولا ممتنع ، ويخلى عن الواجب فيصير حينئذ الإمكان مقابلاً لكل واحد من ضرورتى الجانبين. ولم المتنع ، ويخلى عن الواجب في الميس بواجب ولا ممتنع في حالتيه ، نقل اسمه إليه ، فكان الأول : إمكانا عاما ، أو عاميا منسوباً إلى العامة .

والثانى : خاصا أو خاصيا . وكان هذا الإمكان مقابلاً للضرورتين جميعاً .

فالإمكان نفسه ليس هو نفس سلب الضرورة ، بل معنى يلازمه ؛ وذلك لتغاير فهوميهما .

وأما الاعتراض على الشيخ ، بأنه قال فى الإمكان الأول : (إنه ما يلازم سلب ضرورة العدم) وهو الامتناع ، وإنما كان الواجب أن يقول : (ما يلازم سلب ضرورة أحد الجانبين فليس بمتوجه) وذلك لأنه عنى به المعنى الذى وضع الإمكان أولاً بإزائه . لا المعنى الذى يقع الممكن عليه فى جميع تصاريفه بعد ذلك الوضع .

وأيضاً ، الإمكان معنى من شأنه أن يدخل :

إما على الإيجاب

وإما على السلب .

فمعناه من حيث وحده ما يلازم سلب الامتناع .

ثم ذلك المعنى إن دخل على الإيجاب صار الممكن أن يكون غير ممتنع أن يكون . وقابل ضرورة السلب . وإن دخل على السلب ، صار الممكن أن لا يكون غير ممتنع ، أن لا يكون قابل ضرورة الإيجاب .

فكونه ملازماً لسلب ضرورة أحد الجانبين بحسب ما ينضاف إليه من الإيجاب والسلب وأما هو قبل الانضياف فبإزاء سلب الامتناع فقط .

(۲) وهذا المكن يدخل فيه الموجود الذى لا دوام ضرورة لوجوده، وإن كان له ضرورة في وقت ـ وفي أخرى « في بعض الأوقات » — كالكسوف.

(٣) وقد يقال: [ممكن] ويفهم منه معنى ثالث ، وكأنه — وفى نسخة « فكأنه » — أخص من الوجهين المذكورين .

وهو أن يكون الحكم غير ضرورى البتة

ولا في وقت ، كالكسوف.

ولا في حال كالتغير للمتحرك، بل يكون مثل الكتابة للانسان.

(٢) يريد أن الإمكان الخاص ، لما كان بإزاء سلب الضرورة الذاتية عن الجانبين ، كان واقعاً على سائر الضرورات المشروطة .

(٣) أقول : هذا معنى ثالث للإمكان ، وإنما كثرت وجوه استعماله ؛ لتكثر وجوه استعمال ، أعنى الضرورة .

فهذا الإمكان ما يقابل جميع الضرورات الذاتية ، والوصفية ، والوقتية ؛ وهو أحق بهذا الاسم من المذكورين من قبله ؛ لأن الممكن بهذا المعنى أقرب إلى حاق الوسط بين طرفى الإيجاب والسلب . وقد يمثل فيه بالكتابة للإنسان ؛ لأن الطبيعة الإنسانية مساوية النسبة إلى وجود الكتابة أو لا وجودها .

والضرورة بشرط المحمول ، وإن كانت مقابلة لهذا الامكان بالاعتبار ، فربما نشاركه فى المادة ، لكنها توصف بالإمكان من حيث الوجود ، وتوصف بالإمكان من حيث الماهية ، لا الوجود .

وإنما قال (فكأنه أخص من الوجهين) ولم يقل (فهو أخص من الوجهين) لأن الخص والأعم هما اللذان يدلان على معنى واحد ويختلفان بأن أحدهما أقل تناولامن الآخر. أما إذا دل أحدهما على بعض ما يدل عليه الآخر ، باشتراك اللفظ ؛ فإنه لا يقال :

(٤) فحينئذ تكون – وفي نسخة « فتكون حينئذ » – الاعتبارات أربعة : واجب ، وممتنع ، وموجود له ضرورة ما ، وشيء لا ضرورة له البتة . (٥) وقد يقال ممكن ويفهم منه آخر ، وهو أن يكون الالتفات في الاعتبار ليس لما يوصف به الشيء في حال من أحوال الوجود ، من إيجاب أو سلب ، بل بحسب الالتفات إلى حاله في الاستقبال ؛ فإذا كان ذلك المغي غير ضرورى الوجود –وفي نسخة بدون عبارة « من إيجاب أو سلب ، بل بحسب الالتفات إلى حاله في الاستقبال ، فإذا كان ذلك المغي غير ضرورى الوجود » – الالتفات إلى حاله في الاستقبال ، فإذا كان ذلك المغي غير ضرورى الوجود » – الالتفات إلى حاله في الاستقبال ، فإذا كان ذلك المغي غير ضرورى الوجود » – أو العدم في أي وقت فرض له في المستقبل فهو ممكن .

إنه أخص من الآخر إلا بالحجاز ، وذلك كما يسمى واحد من السودان مثلا بالأسود . فلا يقال : إن الأسود يقع عليه وعلى صفته بالخصوص والعموم .

والممكن ها هنا يقع على المعانى المذكورة ، بل على الأخير بجميع المعانى بالاشتراك : فلذلك قال ( فكأنه أخص )

(٤) إنما ينبغى أن يقول : (الاعتبارات خمس) لأن ماله ضرورة ما ، فى جانب العدم ، أيضاً قسم محتمل بإزاء ما له ضرورة ما فى الوجود .

والقسمة لا تصير حاصرة بدونه ؛ فإن جاز طيهما تحت قسم واحد ، وهو الموجود له ضرورة ما ، فينبغى أن يطوى الواجب والممتنع ، أيضاً تحت قسم واحد ، هو الضرورى مطلقاً لتكون الأقسام متناسبة .

ولعل الشيخ قد طواهما تحت قسم واحد لجواز تشاركهما فى المواد ، ولم يطو الواجب والممتنع لامتناع تشاركهما .

(٥) وهذا معنى رابع للإمكان، وهو الإمكانالاستقبالى، وإنما اعتبره من اعتبره لكون ما اعتبره الكون ما اعتبره الكون ما نسب إلى الماضى والحال من الأمور الممكنة ، إما موجوداً وإما معدوماً ، فيكون أيما ساقها من حاق الوسط إلى أحد الطرفين ضرورة ما .

(٦) ومن يشترط في هذا أن يكون معدوماً في الحال فإنه يشترط – وفي نسخة «فيشترط» – ما لاينبغي ؛ وذلك لأنه يحسب وفي نسخة «محسب» أنه إذا جعله موجوداً ، فقد أخرجه \_ وفي نسخة بدون عبارة « فقد » \_ إلى ضرورة الوجود ، ولا يملم أنه – وفي نسخة بدون عبارة « أنه » \_ إذا لم يمله موجوداً بل فرضه معدوماً ، فقد أخرجه إلى ضرورة العدم ؛ فإن لم يضر هذا لم يضر ذلك "

والباقى على الإمكان الصرف فلا يكون إلاما ينسب إلى الاستقبال من الممكنات التي لا يعرف حالها ، أتكون موجودة إذا حان وقتها ، أم لا تكون ؟

وينبغى أن يكون هذا الممكن ممكناً بالمعنى الأخص مع تقيده بالاستقبال ؛ لأن الأولين ربما يقعان على ما يتعين أحد طرفيه أيضاً ، كالكسوف ، فلا يكون ممكناً صرفاً .

<sup>(</sup>٦) أقول: بعض من اعتبر هذا الإمكان لما تنبهوا أن الاتصاف بالوجود، إنما يكون لضرورة ما ، والممكن ما لم يوجد بعد ، اشترطوا فيه عدمه في الحال ، حذراً من أن يلحقه ضرورة بحسب وجوده في الحال .

والشيخ رد عليهم بأن الوجود الحالى إن أخرجه إلى ضرورة وجود ، فالعدم الحالى خرجه أيضاً إلى ضرورة عدم؛ فإن لم يضر ضرورة العدم فلا يضر ضرورة الوجود، وحصل من ذلك أن الواجب فيه أن لايلتفت إلى الوجود الحالى ، ولا إلى عدمه ، بل يقتصر على اعتبار الاستقبال .

الفصل الرابع

إشارة

إلى أصول وشروط في الجهات

(١) وها هنا أشياء يلزمك أن تراعيها .

اعلم أن الوجود \_ وفى نسخة « الوجوب » \_ لا يمنع الإمكان ، وكيف والوجود \_ وفى نسخة « الوجوب » \_ يدخل تحت الإمكان الأول .

والموجود بالضرورة المشروطة يصدق عليه الإمكان الثانى .

والموجود في الحال، لا ينافي المعدوم في ثاني الحال، فضلاً عما لا يجب وجوده ولا عدمه.

فإنه ليس إذا كان الشيء متحركاً في الحال ، يستحيل أن لا يتحرك في الاستقبال ، فضلاً عن أن يكون غير ضرورى له أن يتحرك وأن لا يتحرك في كل حال في الاستقبال .

و. فهذه أقسام ثلاثة:

الأول : يدخل تحتالإمكان .

(۲) واعلم أن الدأم غير الضرورى ؛ فإن الكتابة قد تسلب عن شخص ما دائما في حال وجوده ، فضلًا عن حال عدمه ، وليس ذلك السلب بضرورى .

(٣) واعلم أن السالبة الضرورية غير سالبة الضرورة — وفى نسخة بدون عبارة «غير سالبة الضرورة » —

الأول والثانى : يصدق عليه الإمكان الثانى .

والثالث: لا ينافى الإمكان الاستقبالى الذى هو أخص الإمكانات لطبيعة الإمكان ، فضلاعما فوقه ؛ وذلك بإلانه لا ينافى العدم الذى يقابله إذا اختلف وقتاهما ، فكيف ينافى الإمكان الذى هو أقرب من العدم إليه .

وإنما قال: (يدخل تحت الإمكان الأول) ولم يقل (يصدق عليه)؛ لأن الواجب إذا تعين ، وعرف بالوجوب الذاتى ، فلا فائدة فى أن يحمل الإمكان إليه ، وإن كان صادقاً عليه ، لو قيل : (وإنما يدخل مع غيره تحت اسم الإمكان لضرورة داعية إلى ذلك) لما لقصد من واضعه .

وعلى الرواية الثانية . فالمراد أن الوجوب والإمكان ، وإن تقابلا بحسب الاعتبارين فلا يتمانعان على التوارد على المراد ، كالوجوب الذاتى ، مع الإمكان الأول . والوجوب بالغير مع الإمكان الثانى.

ويكون على هذه الرواية قوله ( والموجود فى الحال لا ينافى المعدوم فى ثانى الحال ) مسألة أخرى منقطعة عن الأولى .

(٢) وهذا بيان أيضاً لما تقدم بمثال جزئى سلبى ، وكان المورد قبله مثالاً جزئياً الجابياً . ومعناه ظاهر.

(٣ أقول: القضية الموجهة تسمى رباعية. وموضع الجهة هو ما يلى الرابطة؛ لأنها بيان نسبها، كما كان موضع أداة السلب أيضاً ما يليها؛ لأنها تقتضى رفعها.

فالسلب والحهة إذا تقارنا لم يخل:

<sup>(</sup>١) أقول: المراد على الرواية الأولى بيان أن الوجود لا يمانع الإمكان، بكل واحد من المعانى المذكورة .

الفصل الخامس

إشارة

إلى تحقيق الكلية الموجبة في الجهات

(۱) اعلم أنا إذا قلنا كل[ج][ب] فلسنا نعنى به أن كلية [ج] - وفى نسخة «أن كلية [جيم][ب] - أو الجيم الكلى، هو[ب]. بل نعنى به وفى نسخة بدون عبارة « به » ـ أن كل واحد واحد وفى نسخة بدون تكرار كلمة « واحد » ـ مما يوصف بر [ج]كان

(١) أقول: تحقيق القضايا هو تلخيص ما يفهم من أجزائها ، وهو ينقسم:

إلى ما يتعلق بالموضوع .

وإلى ما يتعلق بالمحمول .

وقد ذكر الشيخ من القسم الأول ست أحكام :

اثنان سلبيان .

وأربعة إيجابية .

فالسلبيان – وفى نسخة « فالسالبيان » – هما أنا – وفى نسخة «أن» – لا نعنى بقولنا: كل (ج) كلية (ج) ولا الجيم الكلى ، ولا الكلى المنطقى ؛ فإن الكلية هى العموم ، ولا العلى ، وإنما لم يذكر الكلى الطبيعى ؛ لأنه قد يكون موضوعاً، وذلك فى المهملات ،  $\frac{1}{2}$ 

وَلَنَّ يَكُونَ جَزَءًا من الموضوع وذلك في الحصوصيات ، والمحصورات .

وبيانه : أنه إذا أخذ مع لاحق شخصى مخصص كما فى قولنا : هذا الإنسان ، كان مُضوعاً لمخصوصة .

وإن أخذ مع لاحق يقتضي عمومه ووقوعه على الكثرة فلا يخلو :

والسالبة المكنة غير سالبة الإمكان

والسالبة الوجودية التي بلا دوام غير سالبة الوجود بلا دوام .

وهذه الأشياء وتفاصيل مفهومات المكن فقد يقل لها التفطن فيكثر بسبها

\_وفى نسخة\_« بسببه »—الفلط \*

إما أن تكون الجهة متقدمة على السلب ، كما فى قولنا : بالضرورة (١١). وإما أن تكون متأخرة عنه كما فى قولنا : ليس بالضرورة .

والأول : يقتضي أن تكون القضية سالبة ، جهتها تلك الجهة .

والثانى : يقتضى أن تكون الجهة مرفوعة ، وجهة القضية هي ما يقابل تلك الجهة . فالسالبة الضرورية هي التي تلازم الممتنعة .

وسالبة الضرورة :

إِنْ سَلَبَتِ الضَّرُورَةِ الإِيجَابِيةِ فَهِي تَلازِمُ المُكَنَّةِ العَامَةِ السَّالَبَةِ .

وإن سلبت ضرورة سلبية ، فهي تلازم المكنة العامة الإيجابية .

وإن سلبتهما معاً فهي تلازم الممكنة الخاصة .

والسالبة المكنة:

إن كانت عامة ، اشتملت على الممكنة الخاصة والممتنعة .

وإن كانت خاصة كانت لموجبها ملازمة منعكسة كما يجيء ذكره .

وسالبة الإمكان:

إن سُلبتُ العام ، فهي التي تلازم الضرورة المقابلة للممكن بذلك الإمكان .

وإن سلبت الخاص ، فهي تلازم ما يتردد بين ضرورة الطرفين .

والسالبة الوجودية التي بلا دوام ملازمة منعكسة لموجبتها .

وسالبة الوجود بلا دوام ، فهي تلازم ما يتردد بين دوام الطرفين .

و إما أن يكون الوجود بلا ضرورة ، والسالبة الوجودية لا تلازم موجبهما، بل يقتسمان دوام الطرفين الخالى عن الضرورة .

وسالبة الوجود الإيجابي يلازم ما يتردد بين ضرورة الإيجاب ودوام السلب . وسالبة الوجود السلبي تلازم ما يتردد بين ضرورة السلب ودوام الإيجاب .

(١) لعلها ( بالضرورة ليس ) المحقق

موصوفاً بـ [ج] ـ وفى نسخة بدون عبارة « ب [ج] » ـ فى الفرض الذهنى ، أو ـ وفى نسخة « و » بدل « أو » ـ فى الوجود الخارجى ـ وفى نسخة بدون كلمة « الخارجى » ـ

وكان موصوفاً \_ وفي نسخة بدون كلمة «كان » \_ بذلك داعاً ، أو غير دائم ، بل كيف اتفق .

إما أن ينظر إلى تلك الطبيعة من حيث يقع على الكثرة أو ينظر إلى الكثرة من "حيث تلك الطبيعة مقولة عليها .

والأول: هو الكلي العقلي

والثانى : إن كان حاصرا لجميع ما هى مقولة عليها \_ أى يكون المراد كل واحد واحد ما يقال عليه (ج) أو يوصف ب (ج) \_ كان كلياً موجباً ، وإلا فجزئياً موجباً .

والفاضل الشارح: فهم من (الكلية) معنى (الكل) فأورد الفرق بين (الكل) و (الكلي) بما قيل من أن:

(الكل) متقوم بالأجزاء غير محمول عليها ، و (الكلى) مقوم للجزئيات محمول عليها . وأن (الأجزاء) محصورة ، (والجزئيات ) بخلافها .

وغير ذلك مما هو مذكور في مواضعه .

وأورد أيضاً الفرق بين ( الكل ) و ( كل واحد) بأن :

( كل واحد) من العشرة ليس بعشرة .

و ( الكل) عشرة .

ولفظه في هذا المثال يفيد ( التبعيض) .

وفى قولنا : كل واحد من « ج » ، يفيد التبيين .

فهذا المثال يشتمل على مغالطة بحسب اشتراك الاسم .

والمثال الصحيح أن يقال مثلاً: كل واحد من الناس شخص واحد ، وليس كل الناس شخصاً واحداً.

غير زيادة أنه موصوف به فى وقت كذا أو\_وفى نسخة «و »\_حال كذا ، أو دائمًا .

(٢) فذلك\_ وفى نسخة «وذلك»\_الشيء موصوف بأنه [ب] من

وأما الأحكام الإيجابية :

فأولها : أنا نعنى بكل (ج)كل ما يقال له (ج) ويوصف؛ (ج)لا ما هو طبيعة (ج) نفسها ، كما في المهملات ؛ وذلك لأن لفظ (كل )ينضاف إليها هناك .

وثانيهما: أنا نعنى ب (ج) كل واحدة مما يوصف ب (ج) بالفعل ، لا بالقوة . وخالف الحكيم الفاضل « أبو نصر الفاراني » في ذلك ؛ فإنه ذهب إلى أن المراد به هو كل ما يصح أن يوصف به سواء كان موصوفاً بالفعل ، أو لم يكن إلا بالقوة ، وهو خالف للعرف، والتحقيق ؛ فإن الشيء الذي يصح أن يكون إنساناً ك ( النطفة) لا يقال ، له : إنسان .

وثالثها: أنا نعنى به الموصوفات ب (ج) بالفعل ، على وجه يعم المفروض الذهني ، وثالثها: أنا نعنى به المرط فيه التخصيص بأحدهما ؛ فإنا نحكم على كل واحد من الصنفين أحكاماً إيجابية .

وخالف جماعة من المنطقيين في ذلك ، ذهبوا إلى أن المراد به ما يوجد منها في الحارج فقط ، على ما سيأتي ذكره .

ورابعها : أنا نعنى به الموصوفات؛ (ج) سواء يوصف به دائماً، أو غير دائم، بل أعم مهما .

وهذا الإطلاق الذي يتناول الدوام ، واللادوام ، هو جهة وصف الموضوع بالنسبة إلى الذات التي أشرنا إليها في صدر النهج .

فهذه أحكام الموضوع

وأما الأحكام المتعلقة بالمحمول ، فمنها ما تختلف الموجهات بحسبه

(٢) أقول : (مع حصره) يشير إلى مفهوم الإطلاق العام، مع الإيجاب الكلى ، وهو ظاهر.

فإن جميع هذا أخص من كو نه موصوفًا به مطلقًا .

فهذا هو المفهوم من قولنا : كل [ج] [ب] من غير زيادة جهة من بهات .

وبهذا المفهوم يسمى مطلقاً عاماً مع حصره .

(٣) فإِن أردنا \_ وفى نسخة « زدنا » \_ شيئًا آخر فقد وجهناه .

(٤) وتلك الزيادة مثل أن نقول: بالضرورة كل [ج] [ب] حتى نكون كأنا قلنا\_وفى نسخة «كأنما قد قلنا» \_كل واحد واحد مما يوصف\_ وفى نسخة «مما كان موصوفاً» \_ بـ [ج] دائماً أو غير دائم.

(ه) فإنه ما دام موجود الذات، فهو [ ب] بالضرورة.

(٦) وإن لم يكن مثلًا [ج]، فإنا لم نشترط — وفى نسخة « نشرط» — أنه بالضرورة [ب] ما دام موصوفاً بأنه (ج) بل أعم من ذلك .

(٦) يريد أن الحكم الضرورى إنما يكون بحسب ذات الموضوع ، لا بحسب وصفه؛ فإنا إذا قلنا : « الكاتب بالضرورة إنسان » عنينا أنه ما دام موجود الذات إنسان حال كونه كاتباً ، وحال كونه غير كاتب .

(٧) ومثل أن نقول : كل [ج] [ب] دائمًا ، حتى نكون كأنا قلنا : كلواحد واحد من [ج] على البيان الذي ذكرناه ، يوجد له [ب] دأمًا ، ما دام موجود الذات من غير ضرورة

وأما أنه هل يصدق هذا الحمل الموجب الكلى فى كل – وفى نسخة بدون كلمة «كل» – حال، أو يكون دأم الكذب – وفى نسخة بزيادة «له، أو لا دائم الكذب» – أى أنه:

هل یمکن أن یکون ما لیس بضروری موجوداً — وفی نسخة بدون کلمة « موجوداً » ـ دأعًا فی کل واحد .

أو مسلوبًا دأعًا عن كل واحدً.

أو لا يمكن هذا، بليجب أن يوجد ما ليس بضرورى فى البعض لا محالة، ويسلب عن البعض لا محالة .

فأمر ليس على المنطقي أن يقضي فيه بشيء .

(٨) وليس من شرط القضية التي — وفى نسخة « فى أن » بدل «التى»— ينظر فيها المنطق أن تكون صادقة أيضاً. فقد ـ وفى نسخة « وقد » ـ ينظر فيما لا يكون إلا كاذبًا.

<sup>(</sup>٣) يريد التنبيه على ما يقابل الإطلاق والتوجيه بحسب الاعتبار .

<sup>(</sup>٤) أقول: وهذا حال الموضوع ، وكرر هذا الشرط الذي يخالف شرط الضرورة تنبيهاً على الفرق بين الجهة التي لوصف الموضوع بالنسبة إلى ذاته ، والجهة التي للمحمول بالنسبة إلى الموضوع .

<sup>(</sup>٥) فهذا بيان جهة القضية .

<sup>(</sup>٧) يريد بيان الدائم غير الضرورى ، وهو ظاهر .

وفيه تعريض بأن الدوام فى الكليات لا يفارق الضروري .

<sup>( ^ )</sup> يريد أن المنطقى إذا طلب فحوى الكلام ، ولم يلتفت إلى حال المادة ، استوى الصادق والكاذب عنده ، فلا الصدق نافع فى استكشاف الفحوى ، ولا الكذب ضار .

(۹) ومثل أن نقول: كل — وفى نسخة « إن كل » — واحد مما ما يقال له: [ج] على البيان المذكور؛ فإنه يقال له [ب] لا ما دام موجود الذات، بل وقتا بعينه، كالكسوف، أو بغير عينه، كالتنفس للإنسان، أو حال كونه مقولا له [ج] وهو مما لا يدوم، مثل قولنا: كل متحرك متغير. وهذه هى، أصناف الوجوديات — وفى نسخة بدون «وهذه هى أصناف الوجوديات» وفى أخرى « الموجودات » — .

(٩) أقول : البيان المذكور بيان حال الموضوع .

وفرق :

بين الضرورى بحسب الوصف .

وبين الدائم بحسب الوصف .

والفاضل الشارح : سمى الأول : مشروطاً . والثانى : عرفياً وسمى المتناول منهما للضرورة ، أو الدوام ، بحسب الذات ، عاماً .

وغير المتناول لهما خاصاً .

ولم يفصل أحكامها بحسب تفصيل الضرورة والدوام الذاتيين .

وفى تفصيل ذلك كلام لا يمكن إيراده ها هنا .

والشيخ لا يعتبر الفرق بيهما في أكثر المواضع ، ولم يذكر المشروط بالمحمول ها هنا . لأن الموصوف ب (ب) وقتاً بعينه ، أو بغير عينه ، يمكن أن يكون كذلك بالضرورة ، ويمكن أن يكون كذلك لا بالضرورة .

والثانى هو المشروط بالمحمول ؛ فإذن هو داخل فيما ذكره . وهذا الوجودى ، هو الوجودى اللا دائم .

(١٠) ومثل أن نقول: كل واحد مما يقال له [ج] على البيان المذكور؛ فإنه يمكن أن يوصف ؛ [ب] وفى نسخة بدون عبارة (؛ «ب») — بالإمكان العام، أو الخاص، أو الأخص.

وعلى طريقة قوم ؛ فإن لقولنا — وفى نسخة «كقولنا » — كل [ج] [ب] بالوجود — وفى نسخة بدون عبارة « بالوجود » — وغيره وجهاً آخر — وفى نسخة بدون كلمة « آخر » —

وهو أن معناه كل [ج] مما في الحال — وفي نشخة « في حال » وفي أخرى « الماضي » — فقد وصف بأنه [ب] وقت وجوده .

(۱۱) وحينئذ يكون قولنا : كل [ج] [ب] بالضرورة هو ــ وفى نسخة « وهو » ــ ما يشتمل على الأزمنة الثلاثة .

(١٠) هؤلاء القوم يجعلون الموضوع فى القضايا الفعلية ، كل ما هو (ج) بالفعل مما هو فى الحال أو فى الماضى ، فلا يكون ما هو عند العقل (ج) أو ما سيكون (ج) فى المستقبل مما يمكن أن يكون (ج) داخلا فيه ، وهذا هو المذهب الذى ذكرناه فى أحوال الموضوع .

تم إنه إذا حكموا عليه بأنه (ب) مطلقاً فقد أرادوا أنه موصوف ب (ب) في وقت وجوده ذلك .

وهذا هو مذهب سخيف قد ذكر فساده المعلم الأول ؛ وذلك لأن ما يوجد (ج) وقتاً ما هو بعض ما هو (ج) لاكله، ولوجوه أخرى من الفساد تبين فى أبواب القياسات و يطول شرحها .

(١١) هذا مذهب آخر تابع نشأ من المذهب الأول وهو القول بأن كل (ج) (ب) بالضرورة هو ما يشتمل على الأزمنه الثلاثة ، وبالإمكان ما يختص بالمستقبل .

ويلزم منه كون الجهة متعلقة بـ ( سور ) القضية ، لا بانتساب المحمول إلى الموضوع

وإذا قلنا : كل [ ج ] [ ب ] مثلاً بالإمكان الأخص فمعناه كل [ ج ] - وفى نسخة «كل [ ج ] فإنه » - فى أى وقت من المستقبل يفرض، فيصح أن يكون [ ب ] وأن لا يكون .

ر (۱۲) ونحن لا نبالى أن نراعى هذا الاعتبار أيضًا ، وإن كان الأول هو المناسب \*

الفصل السادس

## إشارة

## إلى تحقيق الكلية السالبة في الجهات

(١) أنت تعلم على اعتبار ما سلف لك \_ وفى نسخة بدون عبارة «لك» \_ أن الواجب فى الكلية السالبة المطلقة ، الأطلاق العام الذى -

وذلك لأنا لو فرضنا وقتاً لا يكون فيه سوى « الأنسان حيوان موجود » صح أن يقال : كل حيوان إنسان ولا شيء من الحيوان بفرس بالإطلاق .

وقيل : يصح أن يقال ذلك بالإمكان ، فيكون الإطلاق والإمكان لكلية الحكم لا لكون الإنسان بالنسبة إلى الحيوان كذلك .

(١٢) يريد لا نبالى أن نبين لوازم هذا الاعتبار ، إذا فرض صادقاً ، وإن <sup>كان</sup> الأول هو المناسب للاستعمال فى العلوم والمحاورات ، وهو الذى يجب أن يعتبر بحسطبائع الأمور .

(١) أقول: يشير إلى أن المطلقة الكلية إذا كانت سالبة فهي على قياسها الخاد الموصوفة بالموضوع من كانت موجبة ، أي أنها تقتضي سلب المحمول عن جميع الآحاد الموصوفة بالموضوع من

وفى نسخة « والذى » — يقتضيه هذا الضرب من الإطلاق أن يكون السلب يتناول كلواحد واحدمن الموصوفات — وفى نسخة «الموضوعات» بالموضوع، الوصف المذكور، تناو لا غير مبين الحال والوقت — وفى نسخة « كأنه » — تقول : كل والحال » — حتى تكون كأنك — وفى نسخة « كأنه » — تقول : كل واحد واحد مما هو [ ج ] ينفى عنه [ ب ] من غير يبان وقت — وفى نسخة بدون كلمة « وقت » — النفى وحاله .

(۲) لكن \_ وفي نسخة « ولكن » — اللغات التي نعرفها قد خلت في عاداتها — وفي نسخة بدون عبارة « في عاداتها » — عن استعمال النفي الكلي على هذه الصورة — وفي نسخة « الصورة في عاداتها » — واستعملت للحصر السالب الكلي "، لفظاً يدل على زيادة معنى ، على ما يقتضيه هذا الضرب من الإطلاق — وفي نسخة « على ما يقتضيه الإطلاق » — فيقولون بالعربية : لاشيء من [ ج ] [ ب ] ويكون مقتضى ذلك عندهم أنه لاشيء مما هو لاشيء من [ ج ] يوصف البتة بأنه [ ب ] ما دام موصوفاً بأنه [ ج ] وهو سلب عن كل واحد واحد من الموصوفات ب [ ج ] ما دامت موضوعة له إلا أن لا توضع له

في طبيعتهما كما ذكرناه .

غير توقيت ولا تقييد ، ولا مقابلهما ، بل على وجه أعم منها جميعاً .

وقد عدل بالعبارة عنها إلى ما يشبه العدول فقال (كأنه يقول : كل واحد واحد مما هو (ج) ينفي عنه (ب) من غير بيان وقت النبي وحاله ) وذلك لغرض سيذكره .

<sup>(</sup>٢) أقول: أراد به أن المفهوم من صيغة السلب الكلى مع الإطلاق في المتعارف في المتعارف في المتعارف في العرب والعجم ، وهو سلب المحمول عن جميع آحاد الموضوع في جميع أوقات

أو يسلب عنه [ ب] من غير بيان وقت وحال .

ولیکن السالب الوجودی ، وهو المطلق الخاص ما \_ وفی نسخة « مما » \_ \_ ساوی قولنا : کل [ ج ] ینی عنه [ ب ] نفیاً غیر ضروری ولا دائم \_ وفی نسخة « ودأیم » \_ :

(ه) وأما فى الضرورة فلا بعد بين \_ وفى نسخة بدون كلمة « بين » \_ الجهتين · والفرق بينهما أن :

قولنا : كل • ج » فبالضرورة \_ وفى نسخة « بالضرورة » \_ ليس به «ب » يجعل \_ وفى نسخة « فجعل » \_ الضرورة لحال السلب عند واحد .

وقولنا: بالضرورة لاشيء من «ج» «ب» يجعل الضرورة لكون \_ وفي نسخة « بكون »—السلب عاماً ، ولحصره \_ وفي نسخة « وبحصره » \_

لكن الشيخ لا يريد به العدول على ما صرح به فى « الشفاء » بل يريد به تقديم السلب على الربط مع تقديم السور والموضوع عليه ، كما فى قولنا مثلاً : كل إنسان ليس يوجد لأماً ؛ وكذلك قال [ هو ما يساوى قولنا ] . ولم يقل ( هو قولنا )

(٥) أى لا بعد بين تقديم الموضوع على الجهة والسلب، وبين تأخيره عنهما فى الدلالة، وإن كان بينهما فرق، بحسب الاعتبار؛ وذلك لأن:

الأول : يقتضى أن المحمول مسلوب بالضرورة عن واحد واحد من الموضوع .

والثانى : يقتضى أن المحمول مسلوب عن آحاد الموضوع بأسرها ، سلباً ضرورياً .

وَالْأُولَ : يَقْتَضَى تَعْلَقَ ضَرُورَةَ السّلْبِ بَكُلُ وَاحْدُ مَفْرُوضُ بِالْفَعْلُ ، ويتضمن ضرورة السّلُ الْكُلِّي بالقوة ؛ لأن الحكم على كُلّ واحد يَفْرض يقتضى الحكم الكلي .

وكذلك ما يقال فى فصيح لغة الفرس: هيج [ ج ] [ ب ] نيست . وهذا الاستعمال يشمل الضرورى ، وضرباً واحداً من ضروب الإطلاق الذى شرطه فى الموضوع ·

(٣) وهذا قد غلَّط كثيرا من الناس أيضاً في جانب الكلي الموجب

(٤) لكن السلب\_وفي نسخة « السالب » \_ الكلى المطلق بالإطلاق العام، أولى الألفاظ به ، هو ما يساوى قولنا : كل [ ج] يكون ليس ؛ [ ب

كوبها موصوفة ــ وفى نسخة « موضوعة » ـ بما وضع معه ، على وجه يعم الدائم واللادائم . والضرورى واللاضرورى المشروط بالوصف : والضرورى واللاضرورى ، و بحسب الذات ، وهو أعم من الضرورى المشروط بالوصف : لأن الدائم أعم من الضرورى .

وذلك لأنه لا يصح أن يقال: لا شيء من الإنسان بنائم ، وإن كان الحكم صادفاً على جميع الأشخاص ، وذلك لكونه غير صادق عليهم في جميع أوقات كوبهم إنساناً. وكذلك في لغة الفرس.

(٣) أى ظن بعض الناس أن الموجبة المطلقة يفهم منها أيضاً إيجاب المحمول على جميع الآحاد فى جميع أوقات الوصف ، وليس ما ظنوه حقاً ؛ فإنه يصح أن يقال : كل إنسان نائم .

وعلى المنطق أن يبحث عن كل واحد من الاعتبارين بانفراده ، أى الإطلاق العام والدوام بحسب الوصف بالمطلق العرفى ، منسوباً إلى الدوام بحسب الوصف بالمطلق العرفى ، منسوباً إلى العرف يقتضيه فى السالب ـ وفى نسخة « فى السلب » -

والاسم على السالب حقيقة ، وعلى الموجب مجاز ؛ لكونه مشابهاً للسالب ، وهو ما يسميه الشارح عرفياً عاماً .

(٤) أقول: هذا الكلام يوهم أنه يريد رد السلب إلى العدول، ولو كان كذلك (٤) أقول: هذا الكلام يوهم أنه يريد رد السلب إلى العدول، ولم تكن صنة الكان له وجه، وهو أن صيغة الموجبة لما كانت دالة على الإطلاق العام، ولم تكن صنة السالبة كذلك، فاحتالوا للسالبة بأن جعلوها معدولة، حتى ارتدت إلى الموجبة ودلت على

الإطلاق مقارناً لمعنى السلب .

ولا يتعرض لواحد واحد إلا بالقوة ، فيكون مع اختلاف المعنى ليس ينهما فرق \_ وفى نسخة «اقتراق» \_ فى اللزوم، بل حيث صح أحدهما، صحالآخر. وعلى هذا القياس فاقض فى الإمكان ،

الفصل السابغ

تنبيب

على مواضع خلاف ووفاق بين اعتبارى الجهة والحمل

(١) اعلم أن إطلاق الجهة يفارق إطلاق الحمل في المعنى وفي اللزوم؛ فإنه قد يصدق أحدهما دون الآخر .

والثانى : يقتضى تعلق ضرورة السلب بالكل بالفعل ، ويتعلق بكل واحد يفرض تعلقاً بالقوة ؛ لاشتمال الحكم الكلى على أى واحد يفرض .

فالحاصل : أن الأصل يساوى دلالتيهما في جميع المواضع ، لولا مخالفة العرف في الصبغة المذكورة .

والفاضل الشارح : قال : السلب المطلق يوهم الدوام ، بخلاف الموجب فهذا الفرق إنا ظهر في المطلقة ، ولم يظهر في الضرورية ؛ إذ الضرورة لا تعقل إلا مع الدوام

أقول: لو كان ذلك كذلك ، لكانت الممكنة كالمطلقة ، إذ هي معقولة ، لا مع الدوام ، وليست كذلك ، بل هي ملحقة بالضرورة .

فظهر أن الفارق هو العرف ، لا غير .

والحق أن الاختلاف الذي ذهب إليه ليس بمؤثر في المعني زيادة تأثير.

(١) لا وجود لهذا الفصل في النسخة التي شرحها الطوسي . المحقق

مثاله \_ وفى نسخة « مثلًا » وفى أخرى بدونهما \_ إذا كان وقت متنفق أن لا يكون فيه إنسان أسود ، صدق \_ وفى نسخة « يصدق » \_ فيه أن \_ وفى نسخة بدون كلمة « أن » \_ كل إنسان أييض، بحكم الجهة ، دون حكم الحمل \_ وفى نسخة « المحمول » \_ .

وكذلك إمكان الجهة أيضاً؛ فإنه فرض فى وقت من الأوقات مثلاً أن لا لون إلا البياض — وفى نسخة « الأبيض » — أو غيره من التى لا نهاية لها ، صدق حينئذ بالإطلاق أن كل لون هو البياض — وفى نسخة « يباض » — أو شىء آخر بإطلاق الجهة ، وقبله كان ممكنا .

ولا يصدق هذا الإمكان إذا قرن بالمحمول؛ فإنه ليس بالإمكان الخاص كون كل لون بياضًا. بل هاهنا ألوان بالضرورة لا تكون بياضًا.

وكذلك إذا فرضنا زماناً ليس فيه من الحيوانات إلا الإنسان ، صدق فيه حسب إطلاق الجهة ، أن كل حيوان إنسان ، وقبله بالإمكان ، ولم يصح بالإمكان إذا جعل المحمول .

وعلى هذا القياس فاقض في الإمكان — وفي نسخة بدون عبارة « وعلى هذا القياس فاقض في الإمكان » —

(٢) وكذلك في جانب السلب .

واعلم أنه ليس إذا صدق: بعض [ج] [ب] بالضرورة يجب أن يتبع – وفى نسخة « يمنع » – ذلك، صدق قولنا: بعض [ج] [ب] بالإطلاق الغير الضرورى، أو بالإمكان، ولا بالعكس.

فإنك تقول: بعض الأجسام بالضرورة متحرك، أى مادام ذات ذلك البعض موجوداً.

و بعضها متحرك بوجود غير ضرورى . و بعضها بإمكان غير ضرورى \*

الفصل التاسع

إشارة

إلى تلازم ذوات — وفى نسخه « ذات » — الجهة

(۱) اعلم أن — وفى نسخة بدون عبارة «اعلم أن» — قولنا: بالضرورة يكون هو — وفى نسخة بدون كلمة « هو » — فى قوة قولنا: لا يمكن أن

(٢) أقول: يريد أن يوضح صحة اعتبار الإطلاق العام فى السلب ؛ فإن من غلب على وهمه ما يقتضيه العرف ، ربما ظن أن ذلك الاعتبار ليس بصحيح .

والدليل على صحته هو ما ذكره فى الإيجاب بعينه . مراق الذير خاه

وباقی الفصل ظاهر . د د به أثار ما د است المار ماه

(١) أقول : الموجهات منها ما يتلازم ، ومنها ما يلزم غيرها من غير عكس . فمن الملازمات طبقات ثلاث :

الوجوب والامتناع والإمكان الخاص

الفصل الثامن

إش\_ارة

إلى تحقيق الجزئيتين في الجهات

(١) وأنت تعرف حال الجزئيتين من الكليتين، وتقيسهما عليهما -وفي نسخة «عليها».

وقولنا: بعض [ج][ب] يصدق ولوكان ذلك البعض موصوفًا بـ[ب] في وقت لا غير ·

وكذلك تعلم أن كل بعض إذا كان بهذه الصفة ، صدق ذلك في كل

وإذا صدق الإيجاب في كل بعض ، صدق في كل واحد.

ومن هذا تعلم أنه ليس من شرط الإيجاب المطلق عموم كل عدد في كل وقت .

فإذا كان الحكم على كل بعض ، ويجب أن يكون غير مقتض للدوام المذكور · ويكون مع ذلك كلياً ، فالشرط فى أن يكون الحكم كلياً ، هو عموم العدد ، لا شمون الأوقات .

<sup>(</sup>١) أقول: يريد أن يزيل الوهم المذكور فى الإيجاب. أعنى أن الحكم الكل يقتضى الدوام بحسب الوصف، واستدل على ذلك بأن الحكم على البعض لا يوهم ذلك بالاتفاق. والأبعاض متساوية فى هذا الباب.

وليس – وفي نسخة « إذ ليس » – يجب أن يكون كل – وفي نسخة بدون كلمة «كل» – لازم مساوياً ·

فإن قولنا: بالضرورة يكون، يلزمه أنه \_ وفى نسخة بدون عبارة «أنه» \_ مكن أن يكون بالإمكان العام، ولا ينعكس عليه ؛ فإنه ليس إذا كان ممكناً أيضاً أن يكون، وجب أن يكون بالضرورة يكون، بل ربما كان ممكناً أيضاً أن يكون —

وقولنا: بالضرورة لا يكون ، يلزمه أنه ممكن أن لا يكون بالإمكان العام أيضاً ، من انعكاس أيضاً — وفي نسخة بدون كلمة « أيضاً » — لمثل ذلك البيان — وفي نسخة بدون كلمة « البيان » —

ثم اعلم أن قولنا: ممكن أن يكون ، الخاص ، والأخص ، إنما يلزمه ممكن أن لا يكون من بابه ، ويساويه .

وأما من غير بابه فلايلزمه ما يساويه ، بل ما — وفى نسخة بدون كلمة «ما » \_ هو أعرمنه .

مثل ممكن أن يكون ، العام ، وممكن أن لا يكون ، العام وليس بواجب أن يكون ، وليس بواجب أن لا يكون .

مكن أن يكون يمكن أن لا يكون يمكن أن لا يكون لا يكون

والإمكان في طبقتي الوجوب والامتناع بالمعنى العام . وفي الباقية بالمعنى الخاص . والضابط أن الواقعة في كل طبقة متلازمة ، وكذلك الواقعة في مقابلها . ومقابلة كل طبقة يلزم كل واحدة من الطبقتين الأخريين من غير عكس . وما في الكتاب غنى عن الشرح .

لا يكون بالإمكان العام الذي هوفى قوة قولنا: ممتنع — وفى نسخة بدون عبارة «لا يمكن أن لا يكون بالامكان العام الذي هو فى قوة قولنا» — أن لا يكون وقولنا: بالضرورة لا يكون ، فى قوة قولنا: ليس بمكن أن يكون بالإمكان العام — وفى نسخة بدون كلمة « العام» — الذى هو — وفى نسخة بدون كلمة أن يكون بدون كلمة « هو » — فى قوة قولنا: ممتنع أن يكون

وهذه ومقابلاتها ، كل طبقة متلازمة يقوم بعضها مقام بعض – وفى نسخة « البعض » · –

وأما الممكن الخاص ، والأخص فإنهما لاملازمات ِ وفي نسخة « لا متلازمان » — مساوية لهما من بابي الضرورة ، بل لهما لوازم من ذوات الجهة أيم منهما ، ولا تنعكس عليهما .

وطبقات ثلاث تقابل هذه الطبقات .

طبق وما يقابله
الوجوب بالضرورة
يكون لا يمكن أن لا
يكون لا يمكن أن لا يكون لا يمتنع أن لا يكون
طبق وما يقابله ليس
طبق وما يقابله ليس
الامتناع بالضرورة لا يكون
لا يمكن أن يكون
عتنع أن يكون
الإمكان الحاص
وما يقابله
وما يقابله
وما يقابله

ولیس بمتنع أن یکون ، ولیس بمتنع أن لا یکون و بالجملة : لیس بضروری أن یکون ، وأن لا — وفی نسخة « ولیس بضروری أن لا » — یکون \*

الفصل العاشر

## وهم وتنبيسه

(۱) والسؤال الذي يهول به قوم وهو أن الواجب إن كان ممكنا أن يكون ممكن أن يكون ممكن أن لا يكون — والممكن أن يكون مكن أن لا يكون .

وإن كان – وفى نسخة بدون كلمة «كان » – لم يكن الواجب – وفى نسخة بدون كلمة « الواجب » – ممكنا أن يكون – وما ليس بمكن فهو ممتنع أن يكون فالواجب إذن – وفى نسخة بدون كله « إذن » – ممتنع أن يكون.

ليس بذلك المشكل الهائل – وفى نسخة بدون كلمة «الهائل» – حله – وفى نسخة «كلّه» – ؛ فإن الولجب .

(١) أقول: السؤال الذي ذكره مما استعظمه قوم من المنطقيين، وهو مغالطة باشتراك الاسم، وقد تخطوا باستعمال أحد المكنين، أعنى و الحاص، والعام» مقام الآخر، في مواضع كثيرة، فلذلك الشيخ بالغ في إيضاح الحال فيه وبيانه خبطهم بما في دونه كفاية، وذلك ظاهر.

ويختم الكلّام في هذا النهج بإحصاء الموجهات التي تحصلت فيه ، وهي اثنتان شرون :

ممكن أن يكون ، بالمعنى العام ، ولا يلزم ذلك الممكن أن ينعكس إلى . ممكن أن لا يكون .

ولیس بمکن بالمعنی الخاص ، ولا \_ وفی نسخة « لا » بدون «الواو» ... » \_ یلزم قولنا : لیس بمکن بذلك المعنی ، أن یکون ممتنماً ؛ لأن ما لیس بمکن بذلك المعنی ، هو ما هو ، ضروری ، إیجاباً أو سلباً .

وهؤلاء مع تنبههم لهذا الشك ، وتوقعهم أن يأتيهم حله ، يعودون فيغلطون .

فكلما صح لهم فى شيء أنه ليس بمكن، أو فرضوه كذلك، حسبوا أنه يلزمه أنه بالضرورة ليس. وبنوا على ذلك وتمادوا فى الغلط؛ لأنهم لم يتذكروا أنه ليس يجب فى ماليس بمكن بالمعنى الخاص والأخص، أنه بالضرورة ليس، بل ربماكان بالضرورة ليس، وكذلك \_ وفى نسخة « ربما كان بالضروة وليس كذلك » \_ قد يغلطون كثيراً، ويظنون أنه إذا فرض أنه ليس بالضرورة لزم — وفى نسخة « يكون لزمه » — أنه ممكن حقيق ينعكس إلى ممكن أن لا يكون، وليس كذلك.

وقد علمت ذلك مما هديناك سبيله

المطلقة العامة والمسروطة بالمدائمة والشرورية المطلقة والمشروطة بالمدائمة والمشروطة بوصف و في تسخة المشروطة وعلى الوجه الحاص وعلى الوجه الحاص والمشروطة بالمحمول

# النهج الخامس

فى تناقض القضايا وعكسها

# كلام كلي في التناقض

(۱) اعلم أن التناقض هو اختلاف قضيتين بالإيجاب والسلب ، على جهة – وفى نسخة «على جملة» – تقتضى لذاتها أن تكون إحداهما – وفى نسخة «أحدهما» – بعينها، أو بغير عينها – وفى نسخة «بعينه ، أو بغير «عينه» – صادقة والأخرى كاذبة – وفى نسخة صادقاً والآخر كاذبا » – حتى لا يخرج الصدق والكذب منهما، وإن لم يتعين ذلك – وفى نسخة بدون عبارة «ذلك» – فى بعض المكنات ، عند جمهور القوم .

(١) اختلاف قضمتين :

قد يكون لاختلاف أجزائهما .

وقد يكون لاختلاف الحكم فيهما ، إما بالإيجاب والسلب ، وإما بالكلية والحزثية ، وإما بالكلية والحزثية ، وإما بالحهة ، وإما بشيء آخر من سائر اللواحق .

والاختلاف الحقيق منها هو اللتي بالإنجاب والسلب ؛ فإن النبي والإثبات هما اللذان الناسما لا يحتمعان ولا يرتفعان ، وسائر الاختلافات واجعة إليه . لأنها إنما تكون اختلافاً ، من حيث لا يكون الحكم في أحدهما إما على عالم على الأخرى أو بما يكون فيها ، أو على الوجه الذي يكون فيها ، وإلا فلا المتعادف المعلمة الوجه الذي يكون فيها ، وإلا فلا المتعادف المعلمة الوجه الذي يكون فيها ، وإلا فلا المتعادف المعلمة المعادف المعادف

والاختلاف بالإيجاب والسلب أيضا

قد يقع على وجه لا يقتضى اقتسام الصدق والكذب.

والتي بحسب وقت معين والدائمة اللاضرورية والممكنة العامة والحاصة والتي هي أخص مهما والمطلقة بحسب السور, والممكنة بحسبه والتى بحسب وقت غير معين والدائمة المحتملة للضرورية والمطلقة الحاصة ، أعنى الوجودية باعتبار اللاضرورة وباعتبار اللادوام والاستقالبة والضرورية بحسبه والمطلقة العرفية على الوجه العام وعلى الوجه الحاص

وقد يقع على وجه يقتضيه .

والأول : كما فى قولنا : هذا حيوان . هذا ليس بأسود؛ فإنهما لا يقتسمانهما ، بل ربما يصدقان معاً ، وربما بكذبان معاً .

والثانى : قد يقع على وجه يقتضيه أمر غير نفس الاختلاف وذاته .

وقد يقع على وجه يقتضيه الاختلاف نفسه .

والأول : كما في قولنا : هذا إنسان . هذا لبس بناطق ؛ فإنهما إنما اقتسها الصدق والكذب لتساوى الإنسان والناطق في الدلالة ، لا لنفس الاختلاف .

والثاني : كما في قولنا : هذا زيد ، هذا ليس يزيد ؛ فإنهما اقتسهاه لذات هذا الاختلاف ، لا لشيء آخر .

فالتناقض : هو اختلاف قضيتين بالإيجاب والسلب على جهة تقتضى لذاتها أن تكون المسلم المسل

والصدق والكذب قد ينفيان ، كما في مادتى الوجوب والامتناع ، وقد لا ينفيان كما في مادة الممكنة ، ولا سيم الاستقبالي ؛ فإن الواقع في الماضي والحال قد يتغير طرف وقوعه ، وجوداً كان أو عدماً ، فيكون الصادق والكاذب بحسب المطابقة وعدمها ، متعينين ، وإن كان بالقياس إلينا لجهلنا به غير متعينين .

وأما الاستقبالي ، فني عدم تعين أحد طرفيه نظر ، أهو كذلك في نفس الأمر ؛ أم بالقياس إلينا ؟

وجمهور القوم يظنونه كذلك ، في نفس الأمر ، والتحقيق يأباه ، لإسناد الحوادث وجمهور القوم يظنونه كذلك ، في نفس الأمر ، والتحقيق يأباه ، لإسناد الحوادث في أنفسها إلى علل تجب بها وتمتنع دوبها ، وانتهاء تلك العلل إلى علة أولى تجب لذاتها كما بين في العلم الآلهي .

.. م م م م م م م م التناقض ، ولا عدمه . بل من شرطه الاقتسام كيف كان الله التعين من شرط التناقض ، ولا عدمه . بل من شرطه الاقتسام كيف كان الم ولذلك قال الشيخ [ بعينه ، أو بغير عينه] ثم أكده بقوله [ حتى لا يخرج الصدن والكذب مهما] فأشار بقوله : [ وإن لم يتعين في بعض الممكنات عند جمهور القوم] إلى ما ذكرناه من رأيهم فيه .

(٢) وإنما يكون التقابل في الإيجاب والسلب \_ وفي نسخة « في السلب والإيجاب » \_ إذا كان السالب منهما \_ وفي نسخة « فيهما » \_ يسلب الموجّب كما أُوجِب َ ؛ فإنه إذا أوجِب شيء وكان لا يصدق ؛ فإن مني أنه لا يصدق ، هو أن الأمر ليس كما أُوجِب َ

وبالعكس إذا سلب شيء ولم \_ وفى نسخة « فلم » \_ يصدق ، فعناه أن مخالفة الإيجاب \_ وفى نسخة « إيجاب » \_ كاذبة \_ وفى نسخة « كاذب » \_

لكنه \_ وفى نسخة « ولكنه » \_قد يتفق أن يقع الانحراف عن مراعاة التناقض؛ لوقوع الانحراف عن \_ وفى نسخة بدون عبارة «مراعاة التناقض لوقوع الانحراف عن » \_ مراعاة التقابل .

ومراعاة التقابل أن تراعى فى كل واحدة من القضيتين ما تراعيه فى الأخرى ، حتى تكون أجزاء القضية فى كل واحدة منهما هى التى فى الأخرى ،

<sup>(</sup>٢) أقول : يريد أن يبين الجهة المذكورة فى حد التناقض التى لذاتها تقتضى النسام الصدق والكذب ، وهى تقابل السلب والإيجاب وحده ، فى المخصوصات ، ومع شرط آخر فى المحصورات . فبين :

أولاً: معنى التقابل .

وَتَانِياً : أن الصدق والكذب كيف يتعلقان بالمتقابلين .

م يبين أن الانحراف عن التقابل يقتضي الانحراف عن التناقض.

ثم شرع فى بيان شرائط التقابل ، وبين أنها

بالإجمال شيء واحد ، وهو أن يراعي في كل واحدة من القضيتين ما يراعي في

فإن الاختلاف في الشرط ، كما في قولنا : الأسود جامع للبصر ، أي مع السواد . وليس بجامع ، أي لا مع السواد .

وفي الجزء والكل ، كقولنا : الزنجي أسود ، أي في بشرته . وليس بأسود ، أي في سنّه ،

راجع إلى الاختلاف فى الموضوع . .

والاختلاف في الإضافة كما في قولنا: زيد أب، أي لعمرو، وليس بأب، أي لبكر. وفي القوة والفعل ؟ كما في قولنا: السيف قاطع ، أي بالقوة ؟ وليس بقاطع أي بالفعل وفي المكان : كما في قولنا : زيد جالس ، أي في الدار ، وليس بجالس ، أي في

وفى الزمان : كما فى قولنا : زيد موجود ، أى الآن . وليس بموجود ، أى وقتا آخر . راجع إلى المحمول

وأقول : إنها قد تقع بحيث تتعلق بالمفردات ، وحينئذ تتعلق :

إما بالموضوع وحده أو بالمحمول وحده . .

كما ذكر ؛ إلا أن المفردات التي تختلف باختلاف هذه الأمور ، تصلح لأن توضع وصلح لأن تحمل .

فتخصيص البعض بأحدهما دون الآخر مما لا وجه له .

وقد تقع بحيث تتعلق بالحكم نفسه من غير تخصيص بأحد جزئيه ،

مثلاً : إذا قلنا : الشمس تجفف الثوب الندى ، أى إن لم يكن الهواء بارداً شديداً .

ولا تجففه ، أي إن كان بارداً .

لم تكن عدم برودة الهواء جزءا من « الشمس » التي هي الموضوع ، ولا من قولنا :

" تجفف الثوب الندى » الذى هو المحمول . "

بل كان شرطاً في وجود الحكم وعدُّمه .

فإن قيل : الشمس مع برودة الهواء ، هي غير الشمس مع عدم البرودة .

أو قيل : تجفيف الثوب مع البرودة ، غيره مع عدمها .

حى يصير الشرط جزءاً من أحدهما .

وعلى ما فى الأخرى \_ وفى نسخة بدون عبارة « وعلى ما فى الأخرى » \_ حتى يكون معنى :

الموضوع والمحمول \_ وفي نسخة « المحمول والموضوع» \_ وما يشبهها وفي نسخة « اشبهها » \_

والشرط والإضافة ،

والجزء والكل \_ وفي نسخة « والكل والجزء » —

والقوة والفعل.

والمكان والزمان .

(٣) وغير ذلك مما عددناه.

غىر مختلف .

الأنحرى ، حتى تكون أجزاء القضيتين متحدة ،

وبالتفصيل شرائط كثيرة ، منها الثمانية المشهورة .

اثنان منها : الاتحاد في الموضوع والمحمول ، وفيا يشبههما ، يعني المقدم والتالي . وستة : هي الاتحاد في الشروط .

والستة المُذُكورة في آخر « النهج الثالث » وهي :

الاتحاد في الشرط .

وفي الإضافة .

وفى الجزء والكل .

وفي القوة والفعل.

وفي المكان والزمان.

 (٣) يريد به السور والجهة والارتباط كالانفصال والاتصال ونحوها؛ فإن الاختلاف في كل واحد مها يقتضي الانحراف عن التقابل.

قال الفاضل الشارح : ( إن هذه الستة ترجع إلى اتحاد الموضوع والمحمول .

(٤) فإِن لم تكن القضية شخصية احتيج أيضا إلى أن تختلف القضيتان في الكمية – أعنى في الكلية والجزئية كما اختلفتا في الكيفية أعنى في – وفي نسخة « يعني » وفي أخرى بحذفهما جميعاً ، لتصير العبارة هكذا « في الكيفية » – الإيجاب والسلب. وإلا أمكن أن لاتقتسما – وفي نسخة « أن لا تقتسمان » - الصدق والكذب، بل « تكذبان » — وفي نسخة « تكذبا » -- معاً ، مثل الكليتين في مادة الإمكان ، مثل قولنا : كل إنسان كاتب ، وليس ولا واحد من الناس بكاتب ، أو تصدقا – وفي نسخة « تصدقان » — معاً ، مثل الجزئيتين في مادة الإمكان أيضاً ، مثل قولنا : بعض الناس كاتب، بعض — وفي نسخة «وبعض» — الناس ليس بكاتب. بل التناقض في المحصورات إنما يتم بعد الشرائط المذكورة – وفي نسخة « بعد الشرط المذكور » – بأن تكون إحدى القضيتين كلية ، والأخرى

كان : تعسفاً ، وبالجملة كان غير ما يتمثل به من الأسود ، مع السواد ، ولا مع لسواد . لسواد .

فإن هذين الشرطين يتعلقان بالأسود وحده .

وكذلك إذا قلنا: السقمونيا مسهل، أى ببلادنا؛ وليس بمسهل، أى ببلاد الترك، وكذلك إذا قلنا: السقمونيا مسهل، ولا من المسهل، بل يختلف الحكم بحسباً لم يكن الكون بتلك البلاد جزءاً من السقمونيا، ولا من المسهل، بل يختلف الحكم بحسباً والحاصل: أن اعتبار هذه الأمور، حيث يتعلق بالحكم، غير اعتبارها من حبث تعلقها بأجزائه.

تعلقها باجزاته . والمراد ها هنا اعتبار تعلقها بالحكم حتى يكون اعتبارها مبايناً لاعتبار أجزاء القضبا (٤) أقول : يريد أن يبين أن المحصورات المتقابلة ، مع اختلافها فى الكيفية ، سم حصول شرائط الثمانية فيها ، لا تتناقض إلا مع شرط آخر ، وهو الاختلاف فى الكمبة ؛

(ه) ثم وفي نسخة «ثم أن» بعد وفي نسخة بدون كلمة «بعد» – تلك الشرائط قد يحوج فيما يراعي له جهة إلى شرائط تحققها.

(٦) فلتكن الموجبة أولًا كلية . ولنعتبر في المواد فنقول : إذا قلنا :

كل إنسان حيوان . ليس بعض الناس بحيوان .

كل إنسان كاتب . ليس بعض الناس بكاتب .

كل إنسان حجر : ليس بعض الناس بحجر .

وجدنا إحدى القضيتين صادقة ، والأخرى كاذبة . وإن كانت الصادقة —

وفى نسخة « وإن كان الصادق » وفى أخرى « وإن كان الصدق » — فى الواجب غيرها — وفى نسخة « غيرما » — فى الأخرى .

ولتكن — وفى نسخة «لتكن » — أيضا السالبة هى الكلية ، ولنعتبر كذلك فنقول : إذا قلنا :

وذلك لأن المتفقين فيها قد يصدقان معاً ، كالجزئيتين في مادة الإمكان ، وقد يكذبان معاً ، كالكليتين فيها أيضاً ،

فذلك الاختلاف بتلك الشرائط ، وإن كان مقتسما للصدق والكذب فى مواد أخر كواد الوجوب والامتناع ، لكنه لا يقتضى الانقسام لذاته ، وإلا لكان مقتسما فى جميع المواضع .

( ٥ ) يريد أن ذوات الجهة مفتقرة إلى شرائط أخر تزيد على هذه التسعة ، على ما تحققها .

(٦) بريد امتحان المحصورات المتناقضة فى المواد الثلاثة ، فأورد أمثلتها ، وكان الصادق هو الموجبة فى مادة الوجوب

والسالبة في مادة الامتناع .

والجزئية في مادة الإمكان.

والكاذبة ما يقابلها .

إلى التناقض الواقع – وفي نسخة بدون كلمة

« الواقع » — بين المطلقات وتحقيق نقيض المطلق والوجودى

(١) إن الناس قد أفتوا على سبيل التحريف ، وقلة التأمل أن المطلقة نقيضاً من المطلقات ولم يراعوا فيها — وفى نسخة « فيه » — إلا الاختلاف في الكيفية والكيفية و الكيفية » — ولم يتأملوا حق التأمل أنه — وفى نسخة بدون عباة « أنه » — كيف يمكن أن تكون أحوال الشروط الأخرى حتى يقع التقابل ؛ فإنه إذا غنى بقولنا : كل [ج] أن — وفى نسخة « أى » — كل واحد من [ج] [ب] من غير زيادة كل وقت . أي أريد إثبات [ب] لكل عدد من غير زيادة كون ذلك الحكم في كل واحد ، كل وقت ، وإن لم يمتنع — وفي نسخة « يمنع » — الحكم في كل واحد ، كل وقت ، وإن لم يمتنع — وفي نسخة « يمنع » — الحكم في كل واحد ، كل وقت ، وإن لم يمتنع — وفي نسخة « يمنع » — ذلك لم يجب أن يكون قولنا : كل [ج] [ب] يناقضه قولنا : ليس بعض ذلك لم يجب أن يكون قولنا : كل [ج] [ب] يناقضه قولنا : ليس بعض ذلك ، ويصدق إذا كذب ذلك .

ليس ولا واحد من الناس بحيوان. بعض الناس حيوان. ليس ولا واحد من الناس بحجر. بعض الناس حجر. ليس ولا واحد من الناس بكاتب بعض الناس كاتب. وجدنا الاقتسام أيضاً حاصلاً. واعتبر من نفسك الصادق والكاذب في كل مادة.

(٧) والمناسبات الجارية في مختلفات الكيفية والكمية – وفي نسخة « الكمية دون الكمية » وفي أخرى « والكفية دون الكمية » وفي رابعة « مختلفات الكمية ، وإلى الكيفية والكيفية دون الكمية » –

(٧) جرت العادة بأن يوضع لها لوح هكذا:

موجبة كلية متضادان : كل (ج) (ب)

سالبة كلية : لا شيء من (ج) (ب)

موجبة جزئية : بعض (ج) (ب)

سالبة جزئية : ليس بعض (ج) (ب)

فمختلفتا الكيفية ، متفقتا الكمية ، إن كانتا كليتين ، سميتا متضادتين لجواز اجتماعهما على الكذب دون الصدق ، وهو في مادة الإمكان .

وإن كانتا جزئيتين ، سميتا داخلتين تحت التضاد ؛ لدخولهما تحت الكليتين، وهما يجوز أن يجتمعا على الصدق دون الكذب ، كما في تلك المادة بعينها .

ومتفقتا الكيفية مختلفتا الكمية وهو الواقعتان في الطول سميتا متداخلتين ؛ لدخول إحداهما الأخرى .

ومختلفتاهما معاً وهما المتقاطرتان ــ وفى نسخة المتناظرتان » ــ سميتا متناقضتين ؛ لامتناع اجتماعهما على الصدق والكذب فى شىء من المواد .

<sup>(</sup>١) زعم جمهور المنطقيين أن المطلقات تتناقض، إذا تخالفت في الكيف والكم معاً وعقلوا عن شرط يختص بذوات الجهة لا تصير بدوبها ــ لعل الصواب « بدونه » ــ متناقضة والحق أن المطلقات المتخالفة في الكيف والكم ، عامة كانت أو خاصة ، قد تجتمع على الصدق .

بل ولم يجب أن لا يوافقه فى الصدق ما هو مضاد له ، أعنى السلب الكلى ؛ فإن الإيجاب على كل واحد ، إذا لم يمكن بشرط كل وقت جاز أن يصدق معه السلب عن كل واحد ؛ أو عن البعض ، – وفى نسخة «عن بعض » – إذا لم يكن فى كل وقت ·

(٢) بلوجب أن يكون نقيض قولنا: كل [ج] [ب] بالإطلاق الأعم، بعض [ج] هو دائمًا ليس بـ [ب] ونقيض قولنا: لا شيء من [ج] [ب الذي بمعنى كل [ج] ينفى عنه [ب] بلازيادة ، هو قولنا: بعض [ج ادائمًا هو [ب] .

وأنت تعرف الفرق بين هذه الدائمة والضرورية .

بل المتضادة التي هي أشد القضايا امتناعاً عن الجمع على الصدق ، قد تجتمع أيضاً عليه إذا كانت مطلقة ، وذلك إذا كانت المادة وجودية ، لا دائمة ، فإن الحكم عليها وفي نسخة « فيها » \_ بإيجاب مطلق وبسلب مطلق يصدق معا في قولنا : كل إنسان نائم ، وبعضهم أو كلهم ليس بنائم .

ر ٢ لما أبطل قولهم ، حاول تحقيق الحق فيه . وبين أن نقيض المطلقة العامة هي الدائمة المخالفة في الكيف التي تعم الضرورية وغيرها ؛ وذلك لأن الأقسام العقلية هي : إما دوام إيجاب ، ضرورياً كان أو لم يكن .

وإما دوام سلب ، ضرورياً كان أو لم يكن .

وإما وجود خال عن الدوام .

والمطلقة العامة الإيجابية تشتمل على الأول والثالث ، وتخلى عن الثاني .

والسلبية تشتمل على الثاني والثالث ، وتخلى عن الأول .

فالمقابلة للإيجابية هي الدائمة السلبية ؛ وللسلبية هي الدائمة الموجبة .

ونقيض قولنا : بعض [ج]\_وفى نسخة بدون « [ج] » — [ب] بهذا الإطلاق هو — وفى نسخة « وهو » — قولنا : كل [ج] دائمًا يسلب — وفى نسخة « ينفى » — عنه [ب].

وهو يطابق اللفظ المستعمل في السلب الكلي وهو أنه لا شيء من [ج] [ب] بحسب التعارف المذكور.

و نقیض قولنا : لیس بعض [ج] [ب] هو قولنا : کل [ج] دائماً هو [ب].

فإذن المقابلة للمطلقة العامة ، هي الدائمة المخالفة في الكيف ، ولا يجوز أن يكون نقيضها ضرورية مخالفة ؛ لأنهما تكذبان معاً ، إن كانت المادة دائمة لا ضرورية مخالفة للمطلقة ، وموافقة للضرورية .

أما المطلقة فإنما تكذب لأن المادة دائمة مخالفة لها ، وأما الضرورية فلأنها لاضرورية . والشيخ أورد المحصورات الأربع بالتفصيل ، وابتدأ بالكليتين ، وبين أن نقيضهما لدائمتان الجزئيان .

ثم قال : [ وأنت تعرف الفرق بين هذه الدائمة والضرورية، بعد تناول الدائمة لها ولغيرها وإنما قال ذلك ؛ لأن الفرق بينهما في الجزئيات ظاهر.

ثم قال [ ونقيض قولنا : بعض (ج) (ب) بهذا الإطلاق ، هو قولنا : كل (ج) دائما يسلب عنه (ب) . . . ) وهو يطابق اللفظ المستعمل فى السلب الكلى ، وهو أنه لا شيء من (ج) (ب) بحسب التعارف المذكور ، إلى قوله (كل(ج) دائماً هو (ب) . . . ]

وفيه نظر ، وهو أنَّ السالبة الكلية من الدائمة ، والمطلقة العرفية .

تتطابقان في اعتبار الدرام والاشتمال على الضرورة واللاضرورة .

وتتخالفان فى أن الحكم فى إحداهما بحسب الذات ، وفى الأخرى بحسب الوصف . فإذن ليستا بمتطابقتين على الإطلاق ، ولو كانتا متطابقتين مطلقاً ، لكان المطلقة العامة تناقض المطلقة العرفية إذا تخالفتا ، وليس كذلك على ما يجيء بيانه .

(٣) وأما المطلقة التي هي أخص ، وهي التي خصصناها نحن\_وفي نسخة بدون كلمة « نحن » — باسم الوجودية .

(٤) فإذا قلنا فيها : كل [ ج ] [ ب ] أى على الوجه الذى ذكرناه ، كان تقيضه ليس إنما \_ وفى نسخة « ما » بدل « إنما » \_ بالوجود كل [ ج ] [ ب ] أى \_ وفى نسخة بدون كلمة « أى » \_ بل إما بالضرورة \_ وفى نسخة « إما بالضرورة كذلك» وفى أخرى «إما بالضرورة دامًا» \_ بعض \_ وفى نسخة « كل» \_ [ ج ] [ ب ] أو [ ب ] مسلوب عنها كذلك.

(٣) قد ذكرنا أن الوجودية تارة يعتبر فيه اللاضرورة ، وتارة يعتبر فيه اللادوام .

والمطلق العام إنما يفصّل على الأول بالضرورى الذاتى ، وعلى الثانى بالدائم المحتمل الضرورى ، فنقيضاهما نقيض المطلق العام مضافاً إلى ما يختلفان فيه ــ وفى نسخة « تخلبان عنه » ــ مما هو داخل فى المطلق العام ، أعنى نقيض الوجودى اللاضرورى .

إما ضرورى موافق

وإما دائم مخالف

نقيض الوجودي اللادائمة دائم:

إما موافق ، أو مخالف .

واعلم أن إجماع السالبة الداخلة في نقيض قضية ذات جهة واحدة ، كما وقعت . . . الواجب أن يوضع موضع ذلك النقيض قضية واحدة على وجه لا يخلو الحكم فيها عن إحدى تلك الجهات لو أمكن .

(2) وفي بعض النسخ [أي بل إما دائماً بعض (ج) (ب) أو (ب) مسلوب عنه كذلك]، والصحيح هو الأخير وحده ، وذلك لأن تقيض الحجودي ، اللادائم . والأول ليس بنقيض لأحد الوجوديين ، بل إتما تقيض المكن الخاص ، قلعل الشهو إثما وقع من الناسخين ومما يدل على أن الحق هو الأخير ، أنه أورد في نقائض باقى المحصورات دوام الطرفين لا ضرورتهما .

(٥) وإذا قلنا فيها: ليس ولاشيء من [ج][ب] أي يهلي الوجه الذي ذكرناه، كان تقيضه المقابل له\_وفي نسخة بدون عبارة «له»\_ما يفهم من قولنا: بعض [ج] داعًا له إيجاب [ب] أو سلبه عنه \_وفي نسخة بدون عبارة «عنه» \_! لأنه إذا سبق الحكم أن كل [ج] ينفي عنه [ب] وقتا ما لا داعًا؛ فإنما يقابله أن يكون نفي \_وفي نسخة «نفياً» \_داعًا، أو إثبات \_ وفي نسخة «إثباتاً» \_داعًا، ولا نجد له \_وفي نسخة بدون عبارة «له» \_ قضية لا \_ وفي نسخة «ولا» \_قسمة فيها مقابلة ، أو يعسر وجودها.

(٦) وتقيض قولنا: بعض [ج][ب] بهذا الوجه ، لا شيء – وفي نسخة « ليس لا شيء » ــ من [ج] إنما هو بالوجود [ب]

ونقيض قولنا : ليس بعض \_ وفي نسخة « بعض ليس » \_ [ج]

(٥) أى لا تجد قضية تشمل على الدائمتين المختلفتين ، لا قسمة فيها بالسلب والإيجاب ؛ لأنهما في الكل والبعض لا تتداخلان ، أو يعتبر وجودها ، كما لو وضعت جهة تشتمل على الدائمتين المحتلفتين فقط

ثم قبل ، فى هذا الموضع : النظم على بعض (ج) ، (ب) بتلك الجهة. (٦) وذلك ظاهر . واعلم أن قولنا : كل (ج) دائماً إما (ب) وإما ليس (ب) بصدق فى ثلاثة مواضع :

[ب] أي \_ وفي نسخة « تُظَنُّ » \_ ليسية بهذا المعنى ، هو قولنا : كل [ ج] إما داعًا إلى ] — وإما داعًا ليس به [ ب] . [ ب] ولا تظنن أن قولنا ليس بالإطلاق شيء من [ ج] [ ب] الذي هو نقيض قولنا : بالإطلاق شيء من [ ج] [ ب] هو في معنى قولنا : بالإطلاق أن عن أن الأولى قد تصدق مع قولنا : بالإطلاق ليس شيء من [ ج] [ ب] لأن الأولى قد تصدق مع قولنا : بالضرورة كل ليس شيء من [ ج] [ ب] لأن الأولى قد تصدق مع قولنا : بالضرورة كل إ بيا ولا تصدق معها الأخرى — وفي نسخة « يصدق مع الآخر » وفي أخرى « ولا يصدق معه الآخر » — .

( ٨ ) فإن أردنا أن نجد للمطلقة نقيضًا من جنسها ، كانت الحيلة فيه أن نجعل المطلقة أخص مما يوجبه نفس الإيجاب أو السلب المطلقين .

وذلك مثلًا أن يكون الكلى الموجب المطلق هو الذي ليس إنما الحكم على — وفي نسخة « في » — كل واحد فقط ، بل وفي كل زمان كون الموضوع على ما وصف — وفي نسخة « يوصف » — به أو وضع — وفي نسخة «ووضع» \_ معه على ما يجب أن يفهم من المعتاد في العبارة عنه في السالب الكلى، حتى يكون قولنا: كل [ ج ] [ ب ] إنما يصدق إذا كان كل واحد من [ ج ] [ ب ] وفي كل زمان له — وفي نسخة « حكم » — وفي كل وقت من [ ج ] [ ب ] وفي كل زمان له — وفي نسخة « حكم » — وفي كل وقت حتى إذا كان في وقت ما موصوفا بأنه [ ج ] بالضرورة ، أو غير الضرورة . وفي ذلك الوقت لا يوصف به [ ب ] كان هذا القول كاذباً ، كما يفهم من الفظ المتعارف في السلب الكلى .

(٩) وإذا — وفى نسخة « فإذا » — اتفقنا — وفى نسخة « اتفقتا » — على هذا كان قولنا : ليس بعض [ ج ] [ب ] على الإطلاق نقيضا لقولنا : كل [ ج ] [ ب ] .

وقولنا: بعض [ ج ] [ ب ] على الإطلاق نقيضًا للسالبة الكلية .

أحدها: أن تكون إيجابه ، على كل (ج) دائماً .

والثانى: أن تكون سلبه ، عن كل (ج) دائماً .

والثالث: أن تكون إيجابه على البعض ، وسلبه على الباقى دائمين.

<sup>(</sup>٧) يريد أن سلب الإطلاق الذي هو نقيض الإطلاق ليس هو إطلاق السلب الذي هو أحد قسمي الإطلاق .

فإن سلب الإطلاق العام يقع على الضرورة المخالفة وسلب الإطلاق الخاص يقع على الضرورتين جميعاً .

وإطلاق السلب لا يقع عليها .

وقد مر بيان هذا مرة أخرى حين قال : ( والسالبة الوجودية التي هي بلا دوام غبر سالبة الوجود بلا دوام ) .

 <sup>(</sup>٨) الباعث على هذا أن المعلم الأول وغيره قد يستعملون فى القياسات المطلفة نقائض بعض المطلقات على أنها مطلقة ؛ ولذلك حكم الجمهور بأنها تتناقض ، فلما

أبطله الشيخ أراد أن يجعل لذلك محملاً ، فتمسك بحيلتين :

أولهما : حمل المطلقة على العرفية ، وهو أن يكون الحكم دائماً بدوام وصف الموضوع وحينئذ يكون هذ االوقت المطلق أخص من المطلق العام ، والحال بينه وبين المطلق الحاص عنلف فى العموم ؛ فإنه يشمل الضروري والدائم ، بخلاف المطلق الحاص .

والمطلق الخاص يشمل اللادائم بحسب الوصف ، بخلافه .

<sup>(</sup>٩) هذا موضع بحث ونظر .

لأنه إذا أراد به أن المطلقات العرفية متناقضة كان باطلاً ؛ فإن دوام الإيجاب بحسب

(١٢) لأنه ليس إذا كان كل [ج] [ب] كل وقت يكون فيه [ج]، كون بالضرورة ما دام موجود الذات فهو [ب]. وقد عرفت هذا.

(١٣) والقوم – وفى نسخة «فالقوم» – الذين سبقوناً – وفى نسخة سقوا» – لا يمكنهم فى أمثلتهم واستعمالاتهم، أن يصالحونا على هذا . ويبان هذا فيه طول .

- وفي نسخة « أن يصالحو نا على مثل هذا و بيان هذا . وفيه طول »\_

(۱۲) یعنی لیس إذا صدق العرفی ، یجب أن یصدق الضروری الذاتی ، بل قد بصدق العرفی ولا یصدق الضروری ، وذلك حین كونه وجودیاً .

فالعرفي الوجودي مطلق غير ضروري ، ذهب إليه الإسكندر ، مع أنه يتناقض حسه .

ونقيضه هو نقيض العرفي العام ، مضافاً إلى الضروري الذاتي الموافق .

(١٣) يريد أن جمهور المنطقيين لا يمكنهم التخلص عما ذهبوا إليه ، وهو القول مكون المطلقات متناقضة على الإطلاق ؛ وذلك لأنهم لا يمكنهم أن يحملوا المطلق المذكور التعليم الأول على ما ذهبنا إليه في جميع المواضع .

فإن من أمثلة التعليم الأول : المطلقات

قوله: : كل مستيقظ نائم ، وكل نائم مستيقظ ، وما يجرى مجراهما ، مما لا يمكن على العرفي .

وكذلك فى الاستعمالات ؛ فإن فى التعليم الأول قد استعمل المطلقة حيث لا يمكن معمال العرفية هناك .

(١٠) لكنا نكون قد شرطنا زيادة على ما يقتضيه وفي نسخة « يوجبه » – مجرد الإثبات والنفي .

(١١) ومع ذلك فلا يعوزنا مطلق وجودي بهذا الشرط.

الوصف ، لا يناقض دوام السلب بحسبه ، لاحمال كون الحكم لا دائماً بحسبه إيجابياً أو سلماً .

وإن أراد به أن المطلقة العرفية يناقضها المطلقة العامة أو الحاصة ، كان أيضاً باطلا ؛ لأنهما تجتمعان على الصدق عند كون الحكم عرفياً لا دائماً بحسب الذات ، موافقاً للمطلقة العرفية ؛ فإن المطلقة العرفية تصدق معه ؛ لكونه عرفياً .

والمطلقة العامة والحاصة المخالفة ، تصدقان أيضاً معه ؛ لكونه لا دائماً بحسب الذات ، بل الحق فيه أن نقيض المطلقة العرفية هو مطلقة عامةوصفية مخالفة؛ وذلك لأن الدوام يقابل الإطلاق العام .

فلما كان الدوام ها هنا بحسب وصف الموضوع ، فينبغى أن يكون الإطلاق العام أيضاً بحسبه لوجود اتحاد الشرط في طريق النقيض كما مر .

وهذا الإطلاق يشمل الدوام المخالف واللاداوم كليهما ، بحسب الوصف ، وهو أخص من الإطلاق العام بحسب الذات بالعرفي اللادائم المخالف .

(١٠) أى كان الإطلاق أولا ، عبارة عن مجرد الإثبات والنبي . وها هنا قد لحقه شرط ما ، وهو الدوام بحسب الوصف .

(١١) قد ذكرنا أن لحصلي أهل هذه الصناعة في تفسير الإطلاق رأيين :

أحدهما: أنه يشمل الضرورى ، كما ذهب إليه « تامسطيوس » وهو العام . والثانى : أنه لا يشمله كما ذهب إليه الإسكندر ، وهو الحاص .

والشيخ أراد أن يبين أن كل واحد من الرأيين يمكن أن يخصص على الوجه الذي ذهب والشيخ أراد أن يبين أن كل واحد من الرأيين يمكن أن يخصص على الوجه الذي ذهب إليه ها هنا ، حتى يتمشى التناقض في المطلقات بحسب الرأيين جميعاً .

وبيانه : أن « العرفي »

يمكن أن يؤخذ متناولا للضرورى ويكون عاماً .

ويمكن أن يكون غير متناول لها ، ويكون خاصا .

فالمطلق العام العرفى يوافق الرأى الأول والحاص ، وهو العرفى الوجودى ، ويوافق الإسكندرى .

(١٦) وقد قضى بهذا قوم لكنهم أيضا ليس يمكنهم أن يستمروا على مراعاة هذا الأصل.

ومع ذلك فيحتاجون إلى — وفى نسخة بدون كلمة «إلى» — أن يعرضوا عن مراعاة شرائط لها غناء .

وليرجع في تحقيق ذلك إلى كتاب [الشفاء]\*

(١٦) أقول: يريد أن هذا مذهب قوم فى تفسير الإطلاق كما مر، لكن الفساد بتوجه عليهم من جهتين:

إحداهما : أنه لا يمكنهم الاستمرار على مذهبهم في جميع المواضع .

مثلا: إذا أرادوا عكس السالبة الكلية المطلقة ، وكان المادة قولنا: لا واحد من الكتاب الموجودين فى هذا الزمان بمالك ألف وقر ذهب ، ينعكس عندهم إلى قولنا ، لا واحد ممن يملك الف وقر ذهب بكاتب .

فلا يبقى الموضوع على شرط ؛ فإنه يمكن أن لا يكون فى هذا الزمان من يملك الف وقر ذهب أصلاً ، مع أن هذه القضية ، يلزمهم أن يجعلوها. أيضاً مطلقة ؛ إذ ليس بصرورية ولا ممكنة على تفسيرهم . ولا خارج عن هذه الثلاثة عندهم .

فظهر أن مذهبهم لا يستمر .

وثانيهما: أنهم لا يحتاجون إلى الإعراض عن مراعاة شرائط كثيرة الفوائد، في العلوم وغيرها. وذلك كاعتبار الجهات التي تكون بحسب انتساب المحمولات إلى الموضوعات في طبائعها.

وهم حين يجعلون الجهات متعلقة بالأسوار معرضون عنها ضرورة .

(١٤) وإن — وفى نسخة « وإذا » — كانت الحيلة أيضا أن نجمل قولنا : كل [ج][ب] إنما يقصد — وفى نسخة « يتصل » — فيه — وفى نسخة « قبل » — زمان بمينه ·

ره) لا يعم كل آحاد [ج] بل كل ما هو [ج] موجوداً — وفى نسخة « موجود » — فى ذلك الزمان .

و كذلك قولنا : ليس شيء من [ج] [ب] أى من [جيمات | زمان موجود بعينه .

وحينئذ فإنا – وفى نسخة بدون عبارة « فإنا » – إذا حفظنا فى الجزئيتين ذلك الزمان بعينه ، بعد سائر ما يجب أن يحفظ ، مما حفظه سهل، صح التناقص.

(18) هذا هو الحيلة الثانية ؛ لأن نجعل المطلقات بحيث تتناقض ، وهي – وفي نسخة « وهو » – أن يراد بالموضوع ما يوجد منه في زمان بعينه ، من الماضي والحال. كما ذهب إليه قوم في تفسير المطلق ، كما ذكرنا .

(١٥) إشارة إلى ما ذكرنا من أن هذا الاعتبار يقتضي جزئية الحكم.

و إنما يصح التناقض بحسب هذا الاعتبار؛ لأن الحكم على (جيات) زمان ما، بأنها جميعها (ب) وبأن بعضها ليس[ب] في ذلك الزمان بعينه، مما لا يجتمعان على الصدق ولا على الكذب.

أقول: وهذا أيضاً يحتاج إلى شرط آخر، وهو كون ذلك الزمان مطابقاً للحكم غير محتمل لآن ينقسم إلى أجزاء يمكن أن يقع الحكم فى بعضها دون بعض، فبجنع الوقوع واللا وقوع معاً، في ذلك الزمان، ويصدقان معاً.

منالاً : إذا قلنا : كل إنسان موجود في نهار هذه الجمعة ، فهو صائم ذلك النهار ؟ مثلاً : أذا قلنا : كل إنسان موجود في نهار هذه الجمعة ، فهو صائم ذلك النهار ؟

فإنه يناقض قولنا: بعضهم ليس بصائم فيه .
وأما إذا قلنا: كل إنسان موجود في نهار هذه الجمعة، فهو مُصلَّ فيه ؛ فإنه يناقض قولنا: بعضهم ليس بمُصلَّ فيه؛ لأنه يمكن أن يكونوا مصلين في بعص أجزائه غير مصلين في البعض الآخر ؛ فيصدق الحكمان معا كما ذكرناه في المطلقات ، إلا غير مصلين في البعض الآخر ؛ فيصدق الحكمان معا كما ذكرناه في المطلقات ، إلا يقيد أحد طرفيه بالدوام كما كان ، ثم قوله :

الفصل الثاني

and the part of the authority is transfer

إشارة

إلى تناقض سائر ذوات الجهة

(١) أما الدائمة فمناقضتها تجرى على نحو – وفى نسخة بحذف كلمة «نحو» – مناقضة الوجودية التي بحسب الحيلة الأولى، وتقرب منه – وفى نسخة «منها» – فليعرف ذلك.

(٢) وأما قولنا: بالضرورة كل [ج][ب] فنقيضه ليس بالضرورة كل [ج][ب] فنقيضه ليس بالضرورة كل [ج][ب] أى بل ممكن – وفي نسخة « يمكن » – بالإمكان الأعم،

(١) أقول : قد مر أن الإطلاق العام ، والدوام المحتمل للضرورة المتخالفين .

فنقيض هذه الدائمة ، مطلقة عامة محالفة لها في الكيف.

ونقيضُ الدائمة اللا ضرورية ، هو تلك أيضاً ، مضافة إلى ضرورية موافقة .

وقد بيَّنا أن الوجودية المطلقة التي بحسب الحيلة الأولى، إذا كانت عامة ، كان نقيضًا مطلقة عامة ، وصيغته مخالفة .

وإذا كانت خاصة ، كان نقيضها تلك أيضاً ، مضافة إلى ضرورية موافقة .

وريد الله الله الله عند الدائمة ، كنقيض العرفية ، إلا أن الإطلاق في إحداهما بحس الذات ، وفي الأخرى بحسب الوصف .

وهو المراد من قوله ( وتقرب منها ) .

(٢) أقول: الأقسام بحسب الضروره ثلاثة: ضرورة إيجاب.

دون الأخص والخاص، أن لا يكون بعض [ج][ب] ويلزمه ما يلزم هذا الإمكان في هذا الموضع .

وأما – وفى نسخة «وإنما» – قولنا: بالضرورة لاشىء من [ج][ب] فقيضه ليس بالضرورة لاشىء من [ج][ب]أى بل ممكن أن يكون مض [ج][ب] بذلك الإمكان، دون إمكان آخر.

وقولنا : بالضرورة بعض [ج][ب] يقابله على القياس المذكور قولنا .

وفى نسخة بدون عبارة « قولنا » — ممكن أن لا يكون شيء من [ج][ب]أى بالإمكان — وفي نسخة « أى الإمكان » — الأعم .

وقولنا: بالضرورة ليس بعض [ج][ب] يقابله على ذلك — وفى نسخة «هذا » — القياس قولنا: ممكن — وفى نسخة « يمكن » — أن يكون كل [ح][ب] أى الإمكان الأعم.

وضرورة سلب .

وإمكان خاص .

والإمكان العام يتناول إحدى الضرورتين مع الإمكان الخاص .

فالضرورية والممكنة العامة المختلفتان ، متناقضتان . هذه نقيضة لتلك . وتلك قبضة لهذه .

والممكنة الحاصة يناقضها ما يتردد بين الضرورتين . والحال في جمعهما في قضية والحدة ، كالحال في الدوام الذي مر ذكره .

والشيخ ذكر هذه الأحكام ، في المحصورات بالتفصيل ، وألفاظه ظاهرة اه . وفي نسخة بزيادة ما يلي :

ليس بمكن أن لا يكون شيء من [ج][ب]

وكأنَّ ـ وفى نسخة « فكأنَّ » ـ هذا القائل يقول : بل واجب أن يكون شيء من [ج][ب]، أو ممتنع ·

وكأنه ـ وفى نسخة « فكأنه » ـ يقول : بالضرورة بعض [ ج ] [ ب ] أو بالضرورة ليس بعض [ ج ] [ ب ]

وليس يجمع هذين أمر — وفى نسخة « الأمرين » — جامع يمكن — وفى نسخة « يمكننى » — فى الحال أن أعبر عنه عبارة – وفى نسخة « بعبارة » — إيجابية ، حتى يكون نقيض السالبة المكنة موجبة .

ثم ما الذي يحوج إلى ذلك، ومن المعلوم أن قولنا : ممكن — وفى نسخة « يمكن » — أن لا يكون في الحقيقة إيجاب .

هذا ، وأما قولنا : ممكن—وفى نسخة « يمكن » أن يكون بعض [ ج ] [ ب ] بهذا الإمكان ، يناقضه — وفى نسخة « مناقضاً » — قولنا : ليس يمكن أن يكون شيء من [ ج ] [ ب ]

أى بل — وفى نسخة بدون كلمة « بل » — إما ضرورى أن يكون ، أو ضرورى أن لا يكون .

وقولنا: ممكن أن لا يكون بعض [ج][ب] يناقضه قولنا: ليس بممكن أن لا يكون بعض [ج][ب]— وفى نسخة بدون عبارة « يناقضه قولنا: لس بمكن ، أن لا يكون بعض [ج][ب]» —

وهذا الإمكان لا يلزم سالبُه موجبه ، ولا موجبُه سالبَه ، فاحفظ ذلك، ولا تسه — فيه سهو الأولين ولا تسه — فيه سهو الأولين وقولنا : ممكن — وفي نسخة « يمكن » — أن يكون كل [ ج ] [ ب ] بالإمكان الأعم يقا بله على سبيل النقيض: ليس بمكن أن يكون كل [ ج ] [ ب ] ويلزمه بالضرورة : ليس بعض [ ج ] [ ب ]

وتم أنت من نفسك سائر الأقسام على القياس المذكور – وفي نسخة بدون كلمة « المذكور » – الذي استفدته

وقولنا : ممكن أن يكون كل [ج] [ب] بالإمكان الخاص ، يقابله : ليس بمكن أن يكون كل [ج] [ب] ولا يلزم هذا – وفى نسخة « ولا يلزمه » – أنه ممتنع أن يكون ذلك أكثر من لزوم أنه واجب – وفى نسخة « وجب » – بل لا يلزمه من باب الضرورة شيء .

فاحفظ هذا

وقولنا : ممكن أن لا يكون شيء من [ج][ب] بهذا الإمكان ، يقابله:

[ إلا أن فى قوله فى آخرالفصل: (وقولنا ممكن أنلايكون بعض(ج) (ب) يناقطه ليس بممكن أن لا يكون بعض (ج) (ب) .

أى بالضرورة يكون كل (ج) (ب) أو بالضرورة يكون لا شيء من (ج) (<sup>ب).</sup> موضع نظر] فإن الواجب أن يزاد فيه أو بالضرورة : بعض (ج) (<sup>ب) وبانية</sup> بن (ب) ....

 (٢) وقد جرت العادة أن — وفي نسخة « بأن» — يبدأ بعكس السالبة المطلقة الكلية ، ويبين أنها منعكسة مثل نفسها .

والحق أنه - وفى نسخة « أنها » - ليس لها عكس إلا بشيء من الحيل التي قيلت ؛ فإنه يمكن أن يسلب الضحاك سلباً بالفعل عن كل أحد - وفى نسخة « واحد » - من الناس .

ولا يجب أن يسلب الإنسان عن شيء من الضحاكين – وفي نسخة « الضاحكين » – فريماكان شيء من الأشياء يسلب بالإطلاق عن شيء ، لا يكون موجوداً إلا فيه ، ولا يمكن سلب ذلك الشيء عنه .

ويجب اشترط بقاء الصدق أيضاً ، وإلا لما كان العكس لازماً لأصل القضية . وليس المراد منه أن الأصل ينبغى أن يكون صادقاً ، والعكس تابعاً له فيه . بل المراد أن الأصل ينبغى أن يكون بحيث لو. صدق لصدق العكس ، أى يكون وضع الأصل مستازماً لوضع العكس .

وأما اشتراط الكذب فيه فستدرك ؛ لأن استلزام صدق الملزوم لصدق لازمه ، لا يقتضى استلزام كذب الملزوم لكذب لازمه ، فإن استثناء نقيض المقدم لا ينتج .

ومن المواد الكاذبة ما تصدق عكوسها ، كقولنا: كل حيوان إنسان ؛ فإنه كاذب. وعكسه وهو أن بعض الناس حيوان ، صادق .

فريادة (أو الكذب) فى الكتاب ، سهو لعله وقع من ناسخيه ؛ فإن أكثر الكتب الية عنها .

وقد رأيت بعض نسخ هذا الكتاب أيضاً خالياً عنها ، وكثير من المتأخرين لم يتنبهوا فذ كروا قيد الكذب في مصنفاتهم .

(٢) أقول : يريد أن السالبة الكلية المطلقة ، عامة كانت أو خاصة ، لا تنعكس الإاذا كانت بحسب الحيلتين المذكورتين .

أى بالضرورة يكون كل [ج] [ب] أو بالضرورة يكون لا شيء من [ج][ب]

فهكذا \_ وفى نسخة « هكذا » - يجب أن تفهم حال التناقض فى ذوات الجهة ، وتخلى (١) عما يقولون ، \*

الفصل الثالث إشـــارة إلى عكس المطلقات

(١) العكس هو أن يجعل المحمول من القضية موضوعاً ، والموضوع عمولاً مع حفظ الكيفية ، وبقاء الصدق والكذب – وفي نسخة بدون عبارة « والكذب » – بحاله .

(١) هذا رسم العكس المستوى الحاص بالحمليات .

وإن جعل بدل « المحمول » « محكوماً عليه » صار رسما للعكس المستوى مطلقاً واشتباه المحمول بجزئه فى المثال المشهور ، وهو – وفى نسخة « هو » – قولنا : لا شيء من الحائط فى الوتد فى الحائط ، وما بجرى محراه مما لا يقع ممن له فطانة .

والقيد الذي زاد فيه الفاضل الشارح لأجله وهو قوله : (أن يجعل المحمول بكلبة موضوعاً ، والموضوع بكليته محمولا) لا حاجة إليه؛ فإن بعض المحمول لايكون محمولاً، وبعض الموضوع لا يكون موضوعاً .

واشتراط حفظ الكيفية ، واجب في العكس اصطلاحاً .

<sup>(</sup>١) أي «وأن تتخلي » عطفا على «أن تفهم » محذف إحدى التامين من « تتخلي » . المحقق

(٣) والحجة التي يحتجون بها لا تلزم إلا أن تؤخذ المطلقة على أحد الوجهين الآخرين .

وأما أن ـ وفي نسخة بدون كلمة «أن » ـ تلك الحجة كيف هي؟ نهي أنا إذا قلنا: ليس ولا شيء من [ج] [ب] فيلزم أن يصدق: ليس ولا شيء من [ ب ] [ ج ] الطلقة ، وإلا صدق — وفي نسخة « لصدق » — نقيضها، وهو أن بعض[ب] [ج]المطلقة

فانفرض ذلك البعض شيئًا معينًا ، وليكن [ د ] فيكون [ د ] نفسها – وفي نسخة « بعينها » — [ ج ] و [ ب ] معًا .

فيكون شيء مما هو [ج] هو [ب] وذلك الشيء هو [د] – وفي نسخة

وبيَّن ذلك بأن الشيء الذي له خاصة مفارقة قد ينسلب ـ وفي نسخة « يسلب» ـ عنها بالإطلاق ، ويمتنع سلبه عنها .

فإذن الإنعكاس لا يطرد في جميع المواد .

هذا هو المراد من قولنا : لا تنعكس .

وذكر الفاضل الشارح: أن بعض الأعراض العامة أيضاً كذلك لموضوعاتها كالمنحرك للإنسان ، فلا فائدة للتخصيص بالخاصة .

أقول : ولعل الشيخ إنما خص البيان بالخاصة لكونها ناصح ؛ فإن إيجاب الموضوع على الخاصة ، التي هي القابل للعكس المطلوب إنما يكون كلياً ، وعلى العرض جزئاً . والامتناع عن الجمع على الصدق في المتضادين أوضع منه في المتناقضين .

(٣) أقول: هذه الحجة قد أوردت في التعليم الأول.

واعترض بعض المنطقيين عليها :

أولاً : بأنها مبنية على بيان إنعكاس الموجبة الجزئية ، وهو إنما يتبين في موضعه بانعكاس

بدون عبارة « هو « د » » \_ وإنه \_ وفي نسخة بدون عبارة « وإنه » \_ المفروض. لا أن العكس الجزئي الموجب قد ــ وفي نسخة بدون كلمة « قد » \_ أوجبه ؛ فإنا لم نعلم بعد انعكاسَ الجزئي الموجب، وقد كنا قلنا \_ وفى نسخة بدون عبارة « قلنا » \_ لا شيء مما هو \_ وفى نسخة بتكراركامة « هو » \_ [ ج ] [ ب ] . هذا محال .

وثانياً: بأنها بينت بالخلف الذي يبين بعد هذا عند ذكر القياسات الشرطية .

ثم أورد حجة أخرى بدلها، على ما سياتى ذكرها ، وأجاب به مَن ْ بعده ، بأن هذه الحجة ليست مبنية على بيان إنعكاس الموجبة الجزئية ، بل إنما تثبت بالافتراض ، كما ذكره الشيخ .

ولو كان بيانها بإنعكاس الموجبة الجزئية، وكان ذلك البيان في موضعه ، بالإفتراض ، لا بالبناء على إنعكاس السالبة الكلية ، لما كأن دوراً ، بل كان سوء ترتيب من غير

والحلف ، وإن كان موضع ذكره في القياسات الشرطية ، فهو قياس بيَّن بنفسه \_\_ وفي نسخة « نفسه » - إنما يذكره تجريده عن المادة في ذلك الموضع ؛ لكونه أحد تلك الأنواع ، لا لأنها محتاجة إلى بيان أورد هناك .

وقيل ، على الافتراض : إنه مبنى على قياس من الشكل الثالث ، هكذا :

(ى) هو (ج)

و (ى) هو (ب

فبعض (ج) هو ( ب ) .

والحق أنه ليس كذلك ؛ لأن الحدود ليست بمتباينة ، ولا بعضها محمولاً على بعض . فالصورة ليست بقياس ، فضلاً عن أن يكون من الشكل الثالث.

السالبة الكلية . وذلك دور .

(٤) وأما الجواب عنها فهو أن هذا ليس بمحال إذا أخذ السلب مطلقاً \_ وفى نسخة «المطلق» \_ لا بحسب عادة \_ وفى نسخة بدون كلمة «عادة» \_ العبارة \_ وفى نسخة بزيادة «عنه» \_ فقط ، فقد علمت أنهما فى المطلقة يصدقان، كما قد يصدق سلب الضحاك بالفعل ، السلب المطلق ، عن \_ وفى نسخة «على » \_ كل واحد واحد من الناس، وإيجابه على بعضهم .

بل معناه: أن الشيء الذي يوصف ب (ب) بعينه في ذهننا ونسميه (ي) فهو الذي حمل عليه (ج) فلزم منه أن يكون الشيء الذي يحمل عليه (ج) يوصف ب (ب) . فيكون بعض ما هو (ج) (ب) .

فليس هذا إلا تصرف ما في موضوع ومحمول بالغرض والتسمية - وفي نسخة بتكرار « والتسمية » -

والقياس يستدعي حداً مغايراً لهما .

وتسمية الشبيء لا تصيره شيئين .

فهذا حال هذه الحجة .

فالشيخ بيّن أنها لا تنجع في بيان انعكاس المطلقات المذكورة ، بل تنجع في بيان انعكاس المطلقات بحسب إحدى الحيلتين .

قوله :

(٤) أقول: يشير إلى عدم إنجاحها ها هنا؛ بأن الحلف يلزم لو كان بعض (ج) (ب) يناقض لاشيء من (ج) (ب) المطلقتين، لكنهما ربما يجتمعان على الصدق.

فما قيل له : إنه محال في تلك الحجة ، ليس بمحال ، بل ممكن .

ويمثل بالإنسان والضحاك حين يقال: كل إنسان ليس بضحاك مطلقاً ، ويدعى أنها تنعكس إلى قولنا: كل ضحاك ليس بإنسان ، وإلا فبعض ما هو ضحاك هو إنسان .

و بالافتراض : بعض الإنسان ضحاك .

فالمحال إنما يلزم لو كان هذا ممتنع الجمع على الصدق ، مع قولنا : كل إنس<sup>ان</sup>

(ه) وأما على الوجهين الآخرين من الإطلاق ؛ فإن السالبة الكلية - وفى نسخة بدون « الكلية » - تنكس على نفسها بهذه الحجة بعينها . أما على الوجه الأول منهما فتقريره أن نقول : قولنا : لاشيء من إج إب أما دام [ج] ، ولكن عرفيًا عامًا ، ينعكس إلى قولنا : لاشي من [ب] ج أما دام [ب ] وإلا فبعض [ب] [ج]

ليس بضحاك ، لكنهما يصدقان معاً . فالمحال غير لازم .

وقد ألف الحكيم الفاضل « أبو نصر الفارابي » : قياساً من قوله : بعض (ب) (ج) نقيض العكس المطلوب .

ومن قوله : لا شيء من (ج) (ب) الأصل الذي يريد عكسه .

فأنتج بعض ( ب) ليس ( ب) هذا خلف .

واستحسنه الشيخ .

وأقول : إنه لا يفيد المطلوب إلا إذا كانت النتيجة بعضِ (ب) ليس (ب) عند ما تكون (ب) حتى تكون كاذبة مشتملة على الحلف .

وإلا فربما تكون صادقة ، وذلك لأن الموصوف بـ ( ب) قد يمكن أن يخلو عنه ، وحينئذ يكون مسلوباً عنه بالإطلاق .

فإنا نقول : كل نائم مستيقظ مطلقاً . ولا نقول : شيء من المستيقظ بنائم ما دام ستيقظاً .

وهذان ينتجان لاشيء من النائم بنائم ، وهو حق .

وهذا التأليف يقيد في هذا الموضع ، بعد أن يعلم أن الصغرى المطلقة الوصفية ، مع الحربي العرفية السالبة ، ينتج سالبة وصفية في الشكل الأول .

قوله :

(٥) أقول: إن التحقيق يقتضى أن يكون نقيض لاشىء من (ب) (ج) ما دام (ب) هو بعض (ب) (ج) بالإطلاق العام الوصفى كما ذكرنا، وإنما يكون عكسه بنو بعض (ج) (ب) ما دام (ج) إذا كان

بعض ما هو ساكن يدوم سكونه ، كالأرض ؛ ولأجل ــ وفى نسخة « فإلى » ــ ذلك كان العكس عرفياً عاماً ، محتملا للضرورة أو الدوام .

وقال آخر بعده : هذا العرفي يجب أن يكون البعض منه عرفياً خاصاً ؛ لئلا يلزم ما أورده صاحب البصائر .

وأقول : فى تقديره : إن هذا العكس لا يحفظ الكمية والجهة معاً ، بل يحفظ إحداهما حدها :

إما الكمية ؛ وحينئذ تصير في الجهة عامة .

وأما الجهة : وحينئذ تصير في الكمية جزئية .

أما الانعكاس فلأن الأصل يقتضي امتناع اجماع وصفى (ج) و (ب) ويلزم على ذلك أن الموصوف ب (ب) حال اتصافه به لا يكون موصوفاً ب (ج).

وأما انحفاظ الجهة فى البعض؛ فلأن الأصل يقتضى أن تكون ذات [ج]قد تخلو عن الاتصاف به، وإلا لكان عدم اتصافها بـ (ب) أيضاً دائماً ، وكان لا دائماً ، هذا خلف .

وإنها قد تتصف ب (ب ) فى بعض أوقات خلوها عن (ج ) وإلالكان [ب]دائم السلب عنها ، وكان لا دائماً . هذا خلف .

فتلك الذات عند اتصافها ب ( ب ) يمتنع أن توصف ب ( ج ) لادائماً ، ولكن ما دامت موصوفة ب ( ب ) ، وهو المطلوب .

وأما احتمال العموم ؛ فلأن (ب) لما أمكن أن يكون محمولاً في الإيجاب على الذات الموصوفة ؛ (ج) احتمل أن لا يكون أعم منها ، فيكون شيء ما آخر يوصف ؛ (ب) ولا يحمل عليه – وفي نسخة « على » – تلك الذات أصلا .

ولا محالة تكون تلك الذات ضرورية السلب عن ذلك الشيء .

فلأجل ذلك لا يصح أن يسلب (ج) عن كل ما يوصف ب (ب) بالوجود ، بل عن بعضه ، وأما عن كله ، فيما يشمل الوجود والضرورة ، وهو العرفي العام .

واعلم أن العرفى العام يصدق مع احتمالات كثيرة ككون الجهة ضرورية فى الكل، ودائمة فى الكل أو وجودية عرفية فى الكل.

أو ضرورية في البعض ودائمة في البعض.

و بالاقتراض بعض [ج][ب] وقد كان لا شيء من [ج][ب] ما دام [ج]

\_ وفى بعض النسخ بدون الفقرة من أول « أما على الوجه الأول » إلى قوله « وقد كان لا شيء من [ج][ب] ما دام [ج]» \_

ذلك العكس أيضاً مطلقة عامة وصفية ؛ لأنه إن كانت مطلقة بجسب الذات ، أمكن اجتماعها مع : لاشيء من (ج) (ب) ما دام (ج) ، على الصدق ، كما مر .

فهذه الحجة مبنية على انعكاس الموجبة الجزئية المطلقة الوصفية كنفسها

والافتراض لا يفيد إلا الانعكاس المطلق لها . أما كون العكس أيضاً وصفية ، فمحتاج لي سان .

ثم نبینه بأن نقول : إنا إذا قلنا : بعض (ج) (ب) بالإطلاق الوصنی، كان معناه أن شيئة مما يوصف ب (ج) فهو فی بعض أوقات اتصافه ب (ج) يوصف ب (ب) . ويلزم منه أن ذلك الشيء في ذلك الوقت يكون موصوفاً ب (ب) و ب (ج) .

فإذن بعض ما يوصف ب (ب) موصوف ب (ج) في بعض أوقات اتصافه ب (ب) حينئذ تم الحجة

وأما إذا كان العرفى وجودياً ؛ فإنه ينعكس أيضاً ، وقد اختلف فى جهة عكسه فقول الشيخ يوهم أنه يقول بأنه ينعكس عرفياً عاماً ؛ لأنه قال فى « الشفاء » : ( يجوز أن يكون كالأصل) .

وهذا يدل على أنه يكون أيضاً بخلاف الأصل ، أعنى يكون ضرورياً وعلى هذا. التقدير فالبيان بطريق الحلف هو الذي مر من غير تفاوت .

وقال « القاضى الساوى » صاحب « البصائر » : ( إنه يجب أن يكون كالأصل ؛ لأنه لو كان دائماً أو ضرورياً ؛ لكان عكس الله هو الأصل أيضاً دائماً أو ضرورياً ؛ وذلك لانعكاسهما على أنفسهما هذا خلف ) .

وقال من تأخر عنه زماناً: إنا نقول (الأشيء من الكاتب بساكن ، لا دائماً ، بل ما دام كاتباً ، ولا نقول ؛ في عكسه : الاشيء من الساكن بكاتب الا دائماً ؛ أن

(٧) وأما الكلية الموجبة فإنها.

لا يجب أن تنعكس كلية ، فربما كان المحمول أعم من الموضوع

ف (ب) أيضاً مباين ل (ج).

فلا شيء من (ب) (ج) .

واستدرك الفاضل الشارح ، على هذه الألفاظ ، بأن قال : قد يكون مباين المباين هو الشيء نفسه ، فلا يجب أن يكون مبايناً ؛ وذلك لأنه إذا جعل المباين ل (ب) هو (ج) فالمباين له قد يكون (ب) وقد يكون غيره .

وقد كان فى قولهم مباين المباين ، المضاف بفتح الياء على أنه اسم المفعول ، والمضاف اليه بكسر الياء على أنه اسم الفاعل .

والفاضل الشارح ظنهما بالكسر سهواً ، فاعترض عليهم بما ذكره .

ووجه ازورار هذه الحجة ، ما ذكره الشيخ في « الشفاء » وهو أن المباينة تقع بالاشتراك على معان مختلفة .

كالتي بالإمكان .

والتي بالحد .

والتي بالسلب .

والمراد منها ها هنا التي بالسلب .

فيرجع قولهم :

(ج) مباين لـ (ب) إلى أنه قد يسلب عنه (ب).

وقولهم : مباين المباين مباين ، إلى أن ما سلب عنه شيء ، فيجب أن يكون مسلوباً

سُ دلك الشيء .

وهذا هو المطلوب نفسه مأخوذاً في بيانه .

قوله :

(٧) أقول الموجبة الكلية من المطلقات لا تنعكس كلياً ؛ لاحتمال أن يكون المحمول من الموضوع .

(٦) وأما وفي نسخة « فأما » – الحجة المحدثة التي لهم من – وفي نسخة « على » – طريق المباينة التي أُحدثت بعد – وفي نسخة « من بعد » – المعلم الأول ، فلا نحتاج . إلى أن نذكرها ؛ فإنها وإن أعجب بها – وفي نسخة «أعجبها » – عالم ، مزورة ، وقد بينا حالها في كتاب « الشفاء » .

أو ضرورية في البعض ووجودية في البعض .

أو دائمة في البعض ووجودية في البعض .

أو ضرورية ودائمة ووجودية معاً في الأبعاض .

وهذا العرفي العام يصدق مع أربعة احتمالات منها ، هي :

أن تكون وجودية في الكل ، أو في البعض ، ولا تصدق مع باقيها .

وأما على الوجه الثاني من الوجهين الآخرين ، فتقريره أن نقول :

قولنا: لا شيء من (جيات) الزمان الفلاني ب (ب) في ذلك الزمان ، ينعكس إلى قولنا: لا شيء من (ب) ب (ج) في ذلك الزمان ، لا أن يشرط في (ب) أن يكون موجوداً في ذلك الزمان.

فإنه ربما لا يكون بشيء مما يوصف به وجود (ج) كما ذكرنا وتمثلنا فيه بمالك الف وقر ذهب . بل ندعى صدق حكم العكس في ذلك الزمان ، ونبينه بأنه لو لم يكن ذلك حقاً لكان بعض (ب) (ج) في ذلك الزمان .

فبالافتراض یکون بعض (ج) (ب) فی ذلك الزمان، وقد کان لا شیء من جیمات ذلك الزمان بر (ب). هذا خلف.

والكلام على تناقض المطلقات بهذا الوجه ، قد مر ، فلا وجه لإعادته . قدله :

(٦) أقول : الحجة المحدثة التي أشرنا إليها أنها أحدثت بعد الاعتراض على الحجة الأولى ، وقد استحسنها الحكيم الفاضل « أبو نصر » وهي أنهم قالوا :

(ج) مباين لـ ( ب ) .

ومباين المباين مباين .

ولا يجب أيضاً أن تنعكس مطلقة صرفة ، بلا ضرورة ؛ فإنه ربما كان المطلقان المحمول — وفى نسخة بدون عبارة « أعم من الموضوع ، ولا يجب أيضاً أن المطلقان تنعكس مطلقة صرفة ، بلا ضرورة ؛ فإنه ربما كان المحمول » —غيرضرورى الموضوع . والموضوع ضرورياً — وفى نسخة « ضرورى » — للمحمول .

مثل التنفس لذى الرئة من الحيوان؛ فانه وجودى ليس بدأم اللزوم، ولكنه — وفى تسخة « ولكن » — ضرورى له الحيوان ذو الرئة؛ فان كل متنفس فانه بالضرورة حيوان ذو رئة

بل إنما — وفي نسخة «ربما» — تنعكس المطلقة — وفي نسخة «بالمطلقة» — مطلقة عامة ، تحتمل الضرورة — وفي نسخة «الضرورية» — كن الكلية الموجبة يصح عكسها جزئيًا موجبًا لا محالة ؛ فإنه إذا كان كل [ح] [ب] كان لنا أن نجد شيئًا معينًا هو [ج] و[ب] فيكون ذلك [الجيم] [ب] وذلك [الباء] [ج]

وكذلك الجزئية الموجبة تنعكس مثل نفسها .

ولا مطلقة خالية عن الضرورة ؛ لاحتمال أن يكون الموضوع ضرورياً للمحمو<sup>ل، سوا</sup> كان المحمول ضرورياً له، أو غير ضرورى

بل تنعكس جزئية ؛ للافتراض . ومطلقة عامة ؛ لأن موضوع الموجبة إنما يكون ثابتاً على الوجه المذكور .

والإيجاب المطلق يقتضي ثبوت المحمول لذات الموضوع بالفعل .

فنى العكس تصير تلك الذات موضوعة مع المحمول ، وتصير جهة الأصل جهة لمحمول الموضوعة الموضوعة الموضوعة الموضوعة الموضوعة في الموضوعة في العكس بالنسبة إلى الذات والجمهة التي كانت لوصف الموضوعة المعكس .

وكلتاهما مطلقتان ، فجهة العكس أيضاً مطلقة .

(۸) وإن – وفى نسخة « فان » – كان الكلى والجزئى الموجبان من المطلقات التى لها من جنسها نقيض، برهن على أنها تنعكس جزئية من طريق أنه إن – وفى نسخة بدون كلمة «إن» – لم يكن حقا أن بعض [ب [ج]فلاشىء من [ب] [ج] – وفى نسخة بزيادة « فلاشىء من [ج] [ب] » – من [ب] [ج] وفى نسخة بزيادة « فلاشىء من [ج] [ب] » –

وما ذهب إليه الفاضل الشارح من كون جهة العكس ممكنة ، بناء على أنها كذلك نى الضرورى ، فليس بشيء ، وسيجيء بيانه .

قوله:

(٨) قيل : هذا القيد لا فائدة فيه .

قال « صاحب البصائر » : (وذلك لأن الحجة عامة غير متخصصة بالمطلقات التي الم من جنسها نقيض ؛ وذلك لأن جميع المطلقات الموجبة ، تنعكس إلى المطلقة العامة الحزئية الموجبة ؛ والا لصدق نقيضها ، وهو السالبة الدائمة الكلية ، وتنعكس كنفسها الى ما يضاد الأصل) .

وقيل : فائدة هذا التخصيص : هي أن إنعكاس السالبة الدائمة يبين بانعكاس الموجبة الحزئية المطلقة ، فيلزم الدور .

وأجيب عنه : بأنه يمكن أن يبين انعكاس الموجبة الجزئية بالافتراض ، حتى لا يكون

وأقول: الوجه فى فائدة هذا القيد أن الشيخ لم يبين انعكاس المطلقات بانعكاس المالية الذي لم يبين بعد، احترازا:

إما عن الدور .

أو من سوء الترتيب .

لكن لما كان نقيض العكس الذي يدعى صحته ، سالبة دائمة كلية .

وكان عنده أنها تطابق السالبة العرفية ، على ما ذهب إليه فى باب التناقض .

وقد بين أن السالبة العرفية تنعكس كنفسها .

\_وفي نسخة « ليس ليس » وفي أخرى بدون تكرارليس » —كل —وفي نسخة بدون كلمة «كل» – [ب][ج].

مثل أن الحقهو أنه ليس بعض الناس بضحاك بالفعل، وليس بمكن \_ وفى نسخة « يمكن » \_ أن لا يكون شيء مما هو ضحاك بالفعل إنسانًا \*

الفصل الرابع

إشــارة

إلى عكس الضروريات

(١) فأما — وفي نسخة «وأما» \_ السالبة الكلية الضرورية فإنها تنعكس مثل نفستها .

فإنه إذا كان بالضرورة [ب] مسلوبة — وفي نسخة «مسلوب» — عن کل ج ].

بالضرورة إنسان ، وامتناع أن يصدق معه نقيضه الذي هو السالبة الجزئية ؛ فإذن هي غبر منعكسة .

وقد ذكر أثير الدين المفضل الأيهري ، وغيره ، أن السالبة الجزئية إذا كانت عرفية ومودية فإنها تنعكس كنفسها ؛ وذلك إذا قلنا : ليس بعض (ج) (ب) ما دام (ج) (دَائَماً ، حَكَمَنَا بَاتَصَافَ شيء مَا بَصَفِّي (ج) و (ب) المتعاندين في وقتين مختلفين . فإذن بعض ما يوصف به (ب) يعلب عنه (ب) ما دام موصوفاً به (ب) لا دائما (١) أراد البيان بالحلف فأبخذ نقيض المطلوب ، وكان موجبة جزئية ممكنة عامة المومعنى قوله (ثم أمكن أن يوجد بعض (ب) (ج) وكان انعكاسها مما لم يتبين بعد )

(٩) وأما – وفي نسخة « فأما» – الجزئية السالبة فلا عكس لها فإنه عَكَنَ أَنَ لَا يَكُونَ كُلُّ – وَفَى نَسْخَةً بِدُونَ كُلُّهُ «كُلُّ » – [ج] [ب] ثم یکون ـــ وفی نسخة أبدون « یکون » ــ کل [ ب][ج] فلیس لیس فإذن كان عكسها ضداً ونقيضاً للأصل ، بحسب ما ذهب إليه ، ولم يكن الكلام

واعلم أن الحلف لا يفيد العلم بجهة العكس على التعيين ؛ لأنه مبنى على نقيض المطلوب المعين ، فكيف يفيد تعيين المطلوب ؟

بل يفيد العلم بما يصدق مع العكس من لوازمه ، وإن كان أعم منه .

واعتبر هذا الخلف ؛ فإنه يطرد مع دعوى الإمكان العام للعكس اضطراده مع الإطلاق.

أقول : المطلقات العرفية تنعكس مطلقة عامة وصفية ، لما مر .

والعرفية الوجودية تنعكس وجودية كنفسها ؛ وذلك لأنا إذا قلنا : كل (ج) (ب) لا دائماً بل ما دام (ج) حكمنا بأن كل ما يوصف بـ (ج) فإنه يوصف بـ (ب) لا دائماً. وذلك لأن دوام الاتصاف ب (+) المستلزم (+) يقتضى دوام الاتصاف (+)

هذا خلف. فإذن بعض (ب) الذي هو (ج) إنما يوصف ب(ج) لا دائمًا ، بل في بعض أوقات اتصافه بـ ( ب ) .

فالعكس مطلق بحسب الوصف ، وجودى بحسب الذات .

وهذه فائدة لا يعطى أمثالها الحلف ابتداء ، بل إنما تعطيها اللمية ؛ ولذلك لم يتنبه لها المعتمدون على الخلف .

وأما بعد الثنبية فقد يمكن أن يبين بالحلف.

(٩) يريد أن السالبة الجزئية غيرالمطلقة الضرورية ربما تكون صادقة ، وعكمها إنما يصدق موجبة كلية ضرورية لا سالبة جزئية .

ويمثل بصدق قولنا: ليس بعض الناس ضاحكاً ، مع صدق قولنا: كل ضاحك

شم أمكن أن يوجد بعض [ب] [ج].

وفرض ذلك انعكس — وفي نسخة « العكس العكس» — ذلك.

وكان بعض [ج] [ب] على مقتضى الإطلاق الذي يعم الضرورى وغيره. وهذا لا يصدق البتة مع السلب – وفى نسخة «سلب» – الضروري الكلى \_وفى نسخة بدون كلمة « الكلى » – بل صدقه معه محال ، فما أدى الكلى \_وفى نسخة بدون كلمة « وذلك» – أن تبين ذلك بالاقتراض – إليه محال . ولك – وفى نسخة «وذلك» – أن تبين ذلك بالاقتراض – وفى نسخة بدون وفى نسخة « بالافراض » – فتجعل ذلك البعض [ د ] – وفى نسخة بدون كلمة [ د ] – وفى نسخة بزيادة المحض المه المحال [ ب ] – وفى نسخة بزيادة المحال [ ب ] – وفى

فلم يبين الكلام عليها ، بل فرضها مطلقة وهو معنى قوله [ وفرض ذلك ] وإنما كان له ذلك ؛ لأن هذا الممكن هو ما لا يلزم عن فرض وجوده محال .

« وقد وضعت لا شيء من [ج] [ب ] هذا محال » ــ

ولك با يرق المطلقة على ما بينها من قبل ، فانعكست مطلقة عامة ، تناقض الأصل بحسب الكيفية والكمية ، ويضادها بحسب الجهة .

مود ربن عدد . ثم رجع إلى المطلوب وقال : ( فلم يكن ما فرضناه ممكناً ، ممكناً) . لأنه أدى إلى محال ، والمؤدى إلى المحال محال ، وهو المراد من قوله [ فما أدى إليه محال] .

وقد تم كلامه .

ثم إنه ذكر أن بيان انعكاس الموجبة الجزئية إنما يتأتى بالافتراض؛ لئلا يذهب <sup>الوه</sup> إلى تخيل دور.

قوله :

(۲) والكلية – وفي نسخة «وكليته» – الموجبة الضرورية تنعكس – وفي نسخة بريادة «على نفسها » – جزئية موجبة بما – وفي نسخة « لما » – بن حم المطلق العام – وفي نسخة « المطلقة العامة » – لكن لا يحب أن تنعكس ضرورية ؛ فإنه يمكن أن يكون عكس الضروري مكنا.

فإنه ممكن ـ وفى نسخة «يمكن » ـ أن يكون [ج] كالضحاك ضرورياً - وفى نسخة « ضرورى» — له [ب]كالإنسان . و [ب]كالإنسان غير ضرورى له [ج]كالضحاك

ومن قال غير هذا ، وأنشأ يحتال — وفى نسخة « يختار » — فيه فلا مدقه .

فَعُكُسُهُا إِذِنَ الْإِمْكَانَ الْأَعْمِ ـوفى نَسْخَةَ « العَامِ » ـ

والموجبة الجزئية — وفى نسخة بدون كلمة « الجزئية » — الضرورية أيضا تنعكس جزئية على ذلك القياس .

 <sup>(</sup>٢) الحق أنها تنعكس جزئية موجبة مطلقة عامة ، بمثل ما مر فى المطلقات .
 وبعض المنطقيين ذهبوا إلى أنها تنعكس كنفسها ضرورية .
 والشيخ أراد أن يرد عليهم ، فأشار :

أولاً: إلى أنها تنعكس جزئية موجّبة مطلقة عامة، بمثل ما مر في المطلقات وفي بعض السخ بزيادة بل وصفية ؛ لوجوب كون المحمول لازماً لذات الموضوع ، وهو أخص من المعلقة العامة .

وبعض المنطقيين ذهبوا إلى أنها تنعكس كنفسها ضرورية . والشيخ أراد أن يرد عليه فأشار .

أولاً: إلى أنها تنعكس جزئية موجبة بمثل ما مر فى المطلقات » \_

(٣) والسالبة الجزئية — وفي نسخة بزيادة «الضرورية» — لا تنعكسي لما علمت .

ومثاله: بالضرورة ليس كل حيوان إنسانا. ثم كل إنسان حيوان، ليس ليس ـ وفى نسخة بدون تكرار « ليس » ـ كل إنسان حيوانا ـ وفى نسخة رحيوان » وفى أخرى « حيواناً إنسان » ـ

الفصل الخامس إشـــارة إلى عكس المكنات

(۱) وأما القضايا المكنة فليس – وفى نسخة « فلا » – يحب لها عكس فى السلب؛ فإنه ليس إذا لم يمتنع بل أمكن أن يكون لا – وفى سخة « أن لا يكون » – شىء من الناس يكتب، يجب أن يمكن ولا يمتنع أن لا يكون أحد ممن يكتب، إنسانا. أو بعض من – وفى نسخة «ممن» – كتب انسانا.

وكذلك هذا المثال يبين الحال فى المكن الخاص والأخص – وفى نسخة أو الأخص » – فإن الشيء قد يجوز أن ينفى عن شيء، وذلك الشيء

ثم اشتغل فى الرد فقال : ( ولا يجب أن تنعكس ضرورية ) وبينه بمثال الإنسان والضاحك ، ثم قال ( ومن قال غير هذا وأنشأ يحتال فيه فلا تصدقه ) أى يحتال لبيان أن العكس ضرورى .

وهو أنهم يقولون : ذلك العكس إما أن يكون ضرورياً كالأصل . أو لا يكون .

فإن كان ، فهو المطلوب .

وإلا فلينعكس العكس مرة أخرى إلى غير ضرورى ؛ لأن الضرورى لما انعكس إلى غير الضرورى لما انعكس إليه .

وغير الضروري يضاد الأصل . وذلك خلف .

وهذا غير صحيح ؛ لأنه مبنى على أن عكس غير الضرورى ، غير ضرورى ، وهو ليس ببين ، بل الضرورى وغير الضرورى ينعكسان إلى كل واحد منهما .

ثم رجع الشيخ إلى إنتاج المطلوب الذى هو إبطال مذهبهم فقال ( فعكسها إذن الإمكان الأعم) أى الشامل للضرورة واللاضرورة .

و إنما قال ذلك ؛ لأن المطلوب لما كان هو الرد على من زعم أنه ضرورى ، وكان البرهان عليه أنه يمكن أن يكون أيضاً غير ضرورى فى بعض المواد ، فالواجب أن يورد فى النتيجة ما يشملهما معا؛ لا ما يثبت ببرهان آخر .

إذ لو كان قال : إنه الإطلاق العام ــ وفى نسخة « الأعم » ــ لكانت النتيجة غير ما اقتضاه ببرهانه .

وليس قوله (إنه الإمكان الأعم) بمناف لكونه أخصمنه فىنفس الأمرعلىما صر به فى سائر كتبه .

وما تمسك به الفاضل الشارح: في احتمال أن يكون العكس ممكناً ، وهو قوله: إنا العكس قد يكون ممكناً ، لا يدخل في الوجود ، كما لو فرض أن الإنسان لا يصبر كانه في مدة وجوده .

و فضعيف ؛ وذلك لأنه ينافى الأصل ؛ فإن الأصل يقتضى ثبوت الكاتب الذى أُشِّ له الإنسانية بالضرورة ؛ فإن الكاتب ما لم يكن ثابتاً لا يكون إنساناً .

ولما ثبت ، وثبت أنه إنسان ، ثبت أنه حاصل أيضاً لما هو الإنسان .

قوله

<sup>(</sup>٣) وذلك ظاهر .

<sup>(</sup>۱) يريد به قول بعض الفضلاء في بيان أن الممكن الحاص ينعكس كنفسه ، والله إذا قلنا : كل حيوان يمكن أن يكون نائماً من جهة ما هو نائم ، فبعض ما هو الله من جهة ما هو نائم ، يمكن أن يكون حيواناً ؛ لأن حيوانيته ليست له من جهة الله من جهة (٢٠)

لا يجوز أن ينني عنه شيء — وفي نسخة بدون كلمة « شيء » ـ لأنه موضوعه الخاص الذي لا يعرض إلا له .

وأما وفي نسخة «أما» في الإيجاب فيجب لها عكس، ولكن ليس يجب أن يكون في المكن الخاص مثل نفسه.

ولا تستمع — وفى نسخة «تسمع» — إلى قول — وفى نسخة بدون كلمة «قول» — من يقول: إن الشيء إذا كان ممكنا غيرضرورى لموضوعه فإن — وفى نسخة «إن» — موضوعه يكون كذلك له . وفى نسخة بدون عبارة «له» وتأمل المتحرك بالإرادة كيف هو من المكنات للحيوان ، وكيف الحيوان ضورى له .

ولا تلتفت إلى تكلفات قوم فيه ، بل كل أصناف الإمكان ـ تنعكس في الإيجاب بالإمكان الأعم ؛ فإنه إذا كان كل [ج] [ب] بالإمكان ـ وفي نسخة بدون عبارة « بالإمكان » — أو بعض [ج] [ب]

أولاً: فلأن قوله ( من جهة ما هو نائم) أخذ جزء من المحمول فى الأصل، والعكس جميعاً وكان يجب أن يجعل جزءًا من الموضوع فى العكس ، ويصير العكس : فبعض ما هو نائم من جهة ما هو نائم يمكن أن يكون حيواناً .

وحينئذ يكون كذبه ظاهراً ؛ لأن النائم من جهة ما هو نائم ، لا يكون حيواناً · ولا شيء آخر غير النائم وأما :

ثانياً : فلأن هذا المثال ، وإن كان حقاً فهو لا يفيد المطلوب ؛ لأن انعكاس القضبة في مادة واحدة ، لا يقتضي انعكاسها مطلقاً . بل عدم انعكاسها في مادة يقتضي عدم

بالإمكان، فبعض [ب] [ج] بالإمكان الأعم، وإلا فليس بمكن ـ وفي نسخة « يمكن » ـ أن يكون شيء من [ب] [ج].

فبالضرورة على ماعلمت لاشيء من [ب][ج] – وفي نسخة « من [ج][ب] » – وينعكس بالضرورة ـ وفي نسخة « فبالضرورة » ـ لاشيءمن [ج] [ب] هذا خلف ـ وفي نسخة بدل عبارة « وينعكس . . . خلف » قوله « فبالضرورة شيء من [ج] [ب] هذا خلف » ـ

وربما قال قائل: ما بالكم لا تعكسون السالبة المكنة الخاصة؛ وقوتها قوة الموجبة ؟

فنقول ـ وفى نسخة «فاعلم» ـ إن السبب ـ وفى نسخة « السلب » ـ فى ذلك أنها ـ أعنى الموجبة ـ إنما تنعكس إلى موجبة ـ وفى نسخة « إلى موجب » ـ من باب الممكن ـ وفى نسخة « الإمكان » ـ الأعم ، فلا تحفظ الكيفية . ولو كان يلزم عكسها من المكن الخاص، لأمكن أن تنقلب ـ وفى نسخة

العكاسها مطلقاً.

وقوله (وربما قال قائل: ما بالكم لا تعكسون السالبة الممكنة الحاصة) إشارة إلى مدب بعض القدماء؛ فإنهم حكموا بأنها تنعكس جزئية؛ لأنها فى قوة موجبتها، وهى معكسة موجبة ممكنة جزئية. وإنما حكمنا بأنها لاتنعكس إلى ذلك؛ لأن العكس يجب أن يكون بشرط بقاء الكيفية، على ما وقع عليه الاصطلاح منها، ولعل القائلين بانعكاسها لمنا ذلك بظنهم، عكسها فى قوة سالبة ممكنة جزئية.

وقد غلطوا فيه لأن الموجبة الممكنة الخاصة لاتنعكس ممكنة خاصة ، بل عامة، أبُسَ موجبتها فى قوة سالبتها .

قوله: (وقوم يدعون للسلب الجزئي الممكن عكساً) إشارة أيضاً إلى بعض مذاهبهم الفصل غيى عن الشرح.

ما هو نائم ، حتى تكون له ضرورية من تلك الجهة ،

ورد الشيخ بأنه مغالطة ، أما :

## النهيج السادس

الفصل ألأول

إشارة

إلى القضايا من جهة ما يصدق فيها أو نحوه — وفى نسخة « ونحوه » \* (١) أصناف القضايا المستعملة فيما بين القائسين ، ومن يجرى مجراهم أربعة:

مسلمات.

ومظنو نات وما معها .

ومشبهات بغيرها.

ومخيلات.

أقول: لما فرغ عن بيان الأحوال الصورية للقضايا، شرع فى بيان أحوالها المادية ؛
 البحث على البحث على البحث على البحث عن صور الأقوال المتألفة عن القضايا ومواردها .

وقوله « أونحوه » أى من جهة ما تخيل ؛ فإن التصورات تشبه التصديق من حيث الله أيضاً انفعال ما للنفس تحدثها القضية .

قوله :

(١) أقول : يريد بمن يجرى مجرى القائسين ، مستعملي الاستقراءات ، والتمثيلات. ووجه الحصر : أن القضية : إما أن تقتضي تصديقاً .

« تقلب » \_ من الإيجاب إلى السلب ، فتعود الكيفية فى العكس ، لكن ذلك غير واجب .

وقوم يدءون للسلب \_ وفى نسخة « للسالب » \_ الجزئى المكن عكسا، بسبب انعكاس الموجب الجزئى الذى فى قوته .

وحسبانهم أن ذلك يكون خاصاً أيضاً ويعود أيضاً \_ وفى نسخة بدون كلمة « أيضاً » \_ إلى السلب.

فظنهم باطل قد تتحققه مما\_وفى نسخة « بما »\_سمعته .

ومن هذا المثال قولنا: يمكن أن يكون بعض الناس ليس بضحاك، ولا تقول: يمكن أن يكون بعض ما هو ضحاك ليس بإنسان \*

(٢) والمسلمات:

```
والمشهورات.
                                                        والوهميات ·
                                             (٤) والواجب قبولها:
                                                             أوليات
                                                        ومشاهدات.
ومجر بات ، وما معها ، من الحدسيات والمواترات ، وقضايا قياساتها معها
                                                   وإلا فهو الوهميات .
                                             وإلا تعتبر فهو المشهورات .
                                                                قوله :
                                               (٤) وذلك لأن العقل:
                        إما أن لا يحتاج فيه إلى شيء غير تصور طرفى الحكم.
                                                           أو يحتاج .
                                                والأول: هو الأوليات.
                                                      والثانى : لا يخلو .
                           إما أن يحتاج إلى ما ينضم إليه ويعينه على الحكم .
                                             أو ينضم إلى المحكوم عليه .
                                                         أو إليهما معاً .
                                              والأول : هو المشاهدات .
                                                     والثانى : لا يخلو :
                          إما أن يكون تحصيل ذلك الشيء ، بالاكتساب .
                                                          أو لا يكون .
                                                    وما بالاكتساب :
                                                إما أن يكون بالسهولة .
```

```
إما معتقدات ·
                                                         و إما مأخوذات .

 (٣) والمعتقدات أيضاً _ وفي نسخة بدون كلمة «أيضاً» _ أصنافها ثلاثة:

                                                          الواجب قبولها
                                                    أو تأثيراً غير التصديق .
                                                    أو لا تقتضي أحدهما .
                                                                  والأول :
                                              إما أن يقتضي تصديقاً جازماً .
                                                           أو غير جازم .
                                                                والحازم :
                                   إما أن يكون لسبب ، أو لما يشبه السبب .
                                         وما يكون لسبب ، فهو المسلمات .
                              وما يكون لما يشبه السبب، فهو المشبهات بغيرها .
                                               وغير الجازم هو المظنونات .
                 وما معها هو المشهورات في بادئ الرأى، والمقبولات من وجه .
                             وما يقتضي تأثيراً غير التصديق ، فهو المخيلات .
                  وما لا يقتضي تصديقاً ولا تأثيراً ، فلا يستعمل لعدم الفائدة .
                                                  (٢) وذلك لأن السبب:
                                       إما أن يكون عن تلقاء نفس المصدق
                                                          أو من خارج.
               (٣) وذلك لأن الحكم إما أن يعتبر فيه المطابقة للخارج ، أولا .
                         فإن اعتبر ، وكان مطابقاً قطعاً ، فهو الواجب قبولها .
```

(ه) فلنبدأ بتعريف أنحاء الواجب قبولها، وأنواعها من هذه الجملة. فأما الأوليات فهي القضايا التي يوجبها العقل الصريح لذاته، ولغريزته

أو لا بالسهولة .

والأول : هو الحدسيات .

والثاني : ليس من المبادئ ، بل هو العلوم المكتسبة .

ومَا لَيْسَ بِالاكتسابِ ، فهو القضايا التي قياساتها معها .

وما يحتاج فيهما إلى كليهما :

فإما أن يكون من شأنه أن يحصل بالإحساس ، وهو المتواترات .

وإما أن لا يكون ، وهو المجربات .

فهذه ستة أقسام .

وظاهر كلام الشيخ يقتضي أنه جعلها أربعة أقسام :

أحدها : ما لا يحتاج فيه العقل إلى شيء غير تصور طرفي الحكم ، وهو الأوليات.

وثانيها : ما يستعان فيه بالحواس ، وهو المشاهدات .

وثالُها : ما يحتاج فيه إلى غير تصور الطرفين :

وهو إما خيى ، وهو المجربات وما معها ، من الحدسيات ، والمتواترات .

وإما ظاهر غير مكتسب ، وهو القضايا التي قياساتها معها .

وأما الظاهر المكتسب ، فليس يقع في المبادئ .

واعلم أن هذه التقسيات ليست بذاتية ؛ فإن الأقسام قد تتداخل باعتبارات . كما سيجيء بيانه ؛ ولذلك جعلها الشيخ أصنافاً ، لاأنواعا .

قوله:

( 0 ) أقول : الحكم الذي له علة فهو إنما يجب إذا اعتبر مع علته ، ولا يجب بدون ذلك .

بدوں ۔۔۔ . والحکم الیقینی هو الواجب فی نفسه ، الذی لا یتغیر ، وهو الذی یجب قبوله . فکل حکم عرف بعلته فهو یقینی ، وما لا یعرف بعلته ، فهو لیس بیقینی <sup>، سواه</sup> کان له علة أولا .

وفى نسخة «ولغريزتيه ـ لا لسبب من الأسباب الخارجية عنه ؛ فإنه ـ وفى نسخة «وإنه » ـ كلماوقع للعقل التصور، لحدودها ـ وفى نسخة « بحدودها » ـ بالكُنه، وقع له ، التصديق فلا يكون ـ وفى نسخة بدون عبارة « التصديق فلا يكون » — توقف إلا على وقوع فلا يكون » — توقف إلا على وقوع التصور والفطانة — وفى نسخة « والفطامة » — للتركيب .

ومنهذه — وفي نسخة « ومن هذا » — ما هو جلى للكل؛ لأنه واضح تصور — وفي نسخة لا « واضح و تصور » — الحدود

ومنها — وفى نسخة « ومنه » — مار بما خنى وافتقر إلى تأمل الخفاء — وفى نسخة « تأمل لخفاء » وفى أخرى « خفاء » بدون كلمة تأمل » — فى تصور حدوده .

فإنه إذا التبس التصور التبس التصديق وهذا القسم لا يتوعر – وفى نسخة لا يتوعن » – على الأذهان المشتعلة – وفى نسخة « المشتغلة » – النافذة فى التصور.

والعلة قد تكون هي أجزاء القضية .

وقد تكون شيئاً خارجاً عنها .

وهو الحكم الأولى الذي يوجبه العقل الصريح ، لنفس تصور أجزاء القضية ، لا ب خارج .

فإن كانت أجزاء القضية جلية التصور ، جلية الارتباط ، فهو واضح للكل. و وان لم يكن كذلك ، وإن لم يكن كذلك ، فهو واضح لمن تكون جلية عنده ، غير واضح لغيره . وإذا توقف العقل فى الحكم الأولى بعد تصور الأجزاء فهو :

إما لنقصان الغريزة ، كما يكون للبله والصبيان .

فيتأكد منها عقد قوى لا يشك فيه .

وليس على المنطق أن يطلب السبب فى ذلك ، بعد أن لا يشك فى وجوده فربما أوجبت التجربة قضاء جزماً .

وربما أوجبت قضاء أكثريًّا .

ولا تخلو عن قوة قياسية خفية تخالط المشاهدات .

وهذا مثل حكمنا أن الضرب بالخشب مؤلم، وإنما تنعقد التجربة — وفى نسخة « بالتجربة » — إذا أمنت النفس كون الشيء بالاتفاق.

وتنضاف إليه أحوال الهيأة — وفى نسخة بدون كلمة «الهيأة» — فتنعقد التجربة

والثانى : القياس الخنى .

وذلك القياس هو أن يعلم أن الوقوع المتكرر على نهج واحد لا يكون اتفاقياً ، فإذن هو إنما يستند إلى سبب .

فيعلم من ذلك أن هناك سبباً ، وإن لم تعرف ماهية ذلك السبب

وكلما علم حصول السبب حكم بوجود المسبب قطعاً ؛ وذلك لأن العلم بسببية السبب ، ان لم تعرف ماهيته ، يكنى فى العلم بوجود المسبب .

والفرق بين التجربة والاستقراء:

أن التجربة تقارن هذا القياس .

والاستقراء لا يقارنه .

ثم إن التجربة قد تكون كلياً ، وذلك عند ما يكون تكرر الوقوع بحيث لا يحتمل معه تجويز اللاوقوع .

وقد يكون حكم واحد .

ا مجرباً كليًا عند شخص . (٦) وأما المشاهدات فكالمحسوسات، وهي – وفي نسخة « فهي » – القضايا التي إنما نستفيد التصديق بها من الحس .

مثل حكمنا بوجود الشمس، وكونها — وفى نسخة « وأنها » — مضيئة وحكمنا بكون — وفى نسخة « بأن » — النار حارة .

وكقضايا اعتبارية لمشاهدة — وفى نسخة « بمشاهدة » — قوى غير الحس، مثل معرفتنا بأن لنا فكرة ، وأن لنا خوفاً وغضباً . وأنا — وفى نسخة « وأن » وفى أخرى « وأما » \_ نشعر بذواتنا و بأفعال ذواتنا .

(٧) وأما المجربات فهى قضايا وأحكام تتبع مشاهدات منا وفي نسخة « بتكرارها» – تتكرر فتفيد ادكاراً بتكررها – وفي نسخة « بتكرارها» –

وإما لتدنيس الفطرة بالعقائد المضادة للأوليات ، كما يكون لبعض العوام والجهال قله :

(٦) أقول : هذه ثلاثة أصناف :

أحدهما : نجده بحواسنا الظاهرة ، كالحكم بأن النار حارة .

والثاني : ما نجده بحواسنا الباطنة ، وهي القضايا الاعتبارية ، بمشاهدة قوى غبر الخاس الظاهر .

الثالث: ما نجده بنفوسنا ، لا بآلاتها ، وهي كشعورنا بذاتنا وبأفعال ذوانا والأحكام الحسية ، جميعها جزئية ؛ فإن الحس لا يفيد إلا أن هذه النار حارة ، وأما الحكم بأن كل نار حارة ، فحكم عقلي ، استفاده العقل من الإحساس بجزئيات ذلك الحكم ، والوقوف على علله ، ويجرى مجرى الحجر بات من وجه .

قوله :

(٧) أقول: المجربات تحتاج إلى أمرين:

أحدهما : المشاهدة المتكررة .

( A ) ومما يجرى مجرى المجربات الحدسيات ·

وهي قضايا مبدأ الحكم بها حدس من النفس قوى جداً، فزال معه الشك، وأذعن له الذهن.

وأكثرياً عند آخر ،

وغير مجرب أصلا عند ثالث .

ولا يمكن إثبات المجرب للمنكر الذي لم يتول التجربة .

قوله [ وليس على المنطق أن يطلب السبب في ذلك ، بعد أن لا يشك في وجوده | إنما ذلك على الفلسفي الناظر في كيفية استناد المسببات إلى أسبابها .

فالمجرب عند المنطقي من المبادئ .

وعند الفلسعي ليس من المبادئ .

قوله [ وتنضاف إليه أحوال الهيأة فتنعقد التجربة ] فالمشاهدة إذا تكررت مقرونة بهيأة ما . من وقوع في زمان بعينه ، أو على وجه معين ، أو مع شيء لا غبر . فالحكم الكلى إنما يحصل مقيداً بتلك القيود والشرائط ، فلا يحصل مطلقاً عنها البتة .

وذلك كمن شاهد أن كل مولود بالزنخ فهو أسود ، فله أن يحكم كذلك ، وليس له أن يحكم أن كل مولود أينما كان فهو أسود .

وينبغي أن يفرق بين ما يقارنه بالذات .

وبين ما يقارنه بالعرض ؛ لئلا يغلط .

وبين ما يعارف بعثوس مصله الحكم الكلى مقيداً ، والعقل المجرد هو الذي يعطيه مطلقاً . ها أن الحس هو الذي يعطيه جزئيًا .

قوله :

(٨) أقول: هي جارية مجرى المجربات في الأمرين المذكورين ، أعنى :

تكرار المشاهدة .

ومقارنة القياس .

إلا أن السبب في المجربات معلومة السببية ، غير معلوم الماهية .

فلو أن جاحداً جحد ذلك؛ لأنه لم يتول الاعتبار الموجب لقوة ذلك الحدس، أو على سبيل المذاكرة — وفى نسخة « المناكرة » — لم يتأت أن يتحقق — وفى نسخة « يحقق » — له ما تحقق عندالحادس مثل قضائنا — وفى نسخة « قضايانا » — بأن نور القمر من الشمس — وفى نسخة « بأن القهر من نور الشمس» — لهيئات — وفى نسخة « لهيأة » — تشكّل النور فيه وفيها أيضا قوة قياسية ، وهى شديدة المناسبة للمجر بات.

(٩) وكذلك القضايا التواترية — وفى نسخة «المتواترية» — وهى التى تسكن إليها النفس سكوناً تاماً يزول عنه ـ وفى نسخة « معه » ـ الشك

وفى الحدسيات معلوم بالوجهين .

و إنما توقف عليه بالحدس ، لا بالفكر ؛ فإن المعلوم بالفكر ، هو العلم النظرى ، فليس من المبادئ .

وسيأتى الفرق بين « الفكر » و « الحدس » فى « النمط الثالث » .

ولما كان السبب غير معلوم فى المجربات ، إلا من جهة السببية فقط كان القياس المتارن لجميع المجربات قياساً واحداً .

والمقارن للحدسيات لا يكون كذلك ؛ فإنها أقيسة مختلفة ، حسب اختلاف العلل

والحدسيات أيضاً تختلف بالقياس إلى الأشخاص ، كالمجربات . ولا يمكن إثباتها وفي نسخة « إثباته » ــ لغير الحادس ؛ ولذلك تعد من المبادئ .

قوله :

(١٠) أقول : الشهادات :

قد تكون قولية .

وقد لا تكون ، كالأمارات .

لكثرة الشهادات، مع إمكانه بحيث تزول الريبة عن وقوع تلك الشهادات على سبيل الاتفاق والتواطؤ — وفي نسخة « والمواطأة » —

وهذا مثل اعتقادنا بوجود « مكة »ووجود « جالينوس » و «إقليدس» — وفى نسخة « وأوقليدس» وغيره — وفى نسخة « وغيرها » — .

ومن حاول أن يحصر هذه الشهادات في مبلغ عدد معلوم — وفي نسخة بدون كلمة « معلوم » \_ فقد — وفي نسخة « فقال » \_ أحال ؛ فإن ذلك ليس متعلقاً \_ وفي نسخة « معلقاً » \_ بعدد توشر الزيادة والنقصان فيه وإنما الرجوع \_ وفي نسخة « المرجوع » \_ فيه إلى مبلغ يقع معه اليقين \_ وفي نسخة « التبين » \_ فاليقين \_ وفي نسخة « واليقين » وفي أخرى « فالتبين » \_ هو القاضى بتوافى \_ وفي نسخة « بتوافر » \_ الشهادات ، لا عدد الشهادات .

وهذه أيضًا لا يمكن أن يُقنَع جاحدها ، أو يُسكَت بكلام .

(١٠) وأما القضايا التى قياساتها معها ـ وفى نسخة «معها قياساتها» ـ فهى قضايا إنما يُصَدَّق فيها لأجل وسط لكن ذلك الوسط ليس مما يعزب عن الذهن فيحوج فيه الذهن إلى طلب، بل كلما \_ وفى نسخة «كما» \_ أخطرت \_ وفى نسخة «أخطر » \_ حدَّى \_ وفى نسخة «حد» \_ المطلوب بالبال، خطر الوسط بالبال — وفى نسخة بدون عبارة « بالبال » - خطر الوسط بالبال - مثل قضائنا بأن الاثنين نصف الأربعة .

فقد استقصينا القول في تعديد أصناف القضايا الواجب قبولها ، من جملة المتقدات ، من جملة المسلمات .

(١١) فأما المشهورات من هذه الجملة:

فنها أيضا هذه الأوليات ونحوها بما بجب قبوله ، لامن حيث هي واجب قبوله ، بل من حيث عموم الاعتراف بها .

ومنها الآراء المسماة بالمحمودة ، وربما خصصناها باسم المشهورة ، إذ لاعمدة لها ـ وفي نسخة « لاعمدتها » ـ إلا الشهرة .

والرجوع فيه إلى حصول اليقين ، وزوال الاحتمال للوثوق بعدم مواطأة الشهداء . وامتناع اجتماعهم على الكذب .

و بعض الظاهرين من نقلة الحديث ، ذهبوا إلى أنه يحصل بشهادة أربعين من الثقات ، فرد الشيخ عليهم .

وأعلم أن المتواترات أيضاً تشتمل على تكرار وقياس ، إلا أن الحاصل بالتواتر هو علم جزئى ، من شأنه أن يحصل بالإحساس ، وذلك لا يعتبر التواتر إلا فيما يستند إلى المشاهدة. فحكم المتواترات حكم المحسوسات ؛ ولذلك لا يقع في العلوم بالذات .

<sup>(</sup>١٠) أقول : هذه تسمى فطرية القياسات .

والقياس فى قوله [ الاثنان نصف الأربعة ] لأن الاثنين عدد قد انقسمت الأربعة أبد وإلى ما يساويه فهو نصف ذلك العدد . قوله :

<sup>(</sup>١١) كما أن المعتبر فى الواجب قبولها ، كونها مطابقة ؛ لما عليه الوجود ، فالمعتبر في المشهورات كون الآراء عليها مطابقة .

فعض القضايا أولى باعتبار ، ومشهور باعتبار .

وهي آراء، لو خلي الإنسان وعقله المجرد، ووهمه، وحسه، ولم يؤدب بقبول قضاياما ـ وفي نسخة « قضاياها » ـ والاعتراف بها ·

ولم يمل الاستقراء بظنه القوى إلى حكم ، لكثرة الجزئيات ، ولم يستدع إليها ما في طبيعة الإنسان من الرحمة والخجل ، والأنفة ، والحمية ، وغيرذلك . لم يقض بها الإنسان طاعة لعقله ، أو وهمه ، أو حسه .

مثل حكمنا أن \_ وفى نسخة « بأن » \_ سلب مال الإنسان قبيح ، وأن الكذب قبيح لا ينبغى أن يقدم عليه .

ومن هذا الجنس ما يسبق إلى وه كثير من الناس، وإن صرف كثيراً منهم وفي نسخة بدون عبارة «منهم » عنه الشرع ، من قبح ذبح الحيوان ، إتباعا لما في الغريزة ، من الرقة ، لمن تكون غريزته كذلك ، وهم أكثر الناس ، وليس شيء من هذا يوجبه \_ وفي نسخة «الوجيه » \_ العقل الساذج .

والفرق بينها وبين الأوليات ما ذكره الشيخ من أن العقل الصريح الذي لا يلتفت إلى شيء غير تصور طرفي الحكم إنما يحكم بالأوليات من غير توقف .

ولا يحكم بها ، بل يحكم مها بحجج تشتمل على حدود وسطى ، كسائر النظريات . ولذلك يتطرق التغير إليها ، دون الأوليات ؛ فإن الكذب قد يستحسن إذا اشتمل على مصلحة عظيمة . والكل لا يستصغر بالقياس إلى جزئه في حال من الأحوال .

منها: كون الشيء حقاً جلياً ، كقولنا: الضدان لا يجتمعان.

ومنها: ما يناسب الحق الحلى ، ويخالفه بقيد خبى ، فيكون مشهوراً مطلقاً ، وحفاً مع ذلك القيد ، كقولنا : حكم الشيء حكم شبيهه ، وهو حق لا مطلقاً ، ولكن فها هو شبهه له .

ولو توهم الإنسان ـ وفى نسخة بدون كلمة « الإنسان » — نفسه ، وأنه خلق دفعة ، تام العقل ، ولم يسمع أدبا ، ولم يطع انفعالا نفسانيا أو خلقيا ـ وفى نسخة «أ و خلقا» ـ لم يقض فى أمثال هذه القضايا بشيء ، بل أمكنه أن يجهلها ـ وفى نسخة « يجهله » ـ ويتوقف فيها ـ وفى نسخة « فيه » \_

وليس كذلك حال قضائه أن الكل أعظم من الجزء.

وهذه المشهورات قد تكون صادقة ، وقد تكون كاذبة .

وإذا كانت صادقة ليست تنسب إلى الأوليات ونحوها ، إذا \_ وفى نسخة بدون كلمة « إذا » \_ لم تكن بينة الصدق عند العقل الأول إلا بنظر وفكر \_ وفى نسخة بدون عبارة « وفكر » \_ وإن كانت محمودة عنده .

والصادق غيرالحمود ، وكذلك الكاذب غيرالشنيع ، ورب – وفي نسخة « فرب » – شنيع حق ، ورب محمود كاذب .

فالمشهورات ـ وفى نسخة اعتبار عبارة « فالمشهورات » أول فصل جديد عنوانه « تذنيب »:

ومنها : كونه مشتملا على مصلحة شاملة للعموم كقولنا : العدالة أحسن .

وقد يسمى بعضها بالشرائع غير المكتوبة ؛ فإن المكتوبة منها ربما لا يعم الاعتراف بها . وإلى ذلك أشار الشيخ بقوله ( وما تتطابق عليه الشرائع الإلهية ) .

ومنها: كون بعض الأخلاق والانفعالات مقتضية لها ، كقولنا: الذب عن الحرام والحب ، وإيذاء الحيوان ، لا لغرض ، قبيح .

ومنها : ما يقتضيه الاستقراء ، كقولنا : العلم بالمتقابلات واحد ؛ لكونه بالمتضادات

إما من الواجبات .

وإما من المسلمات.

\_وعند هذا الحد تقف بعض النسخ ـ وفي أخريات بحذف كلمة «المسلمات» ووضع موضعها كلمة «التأديبيات» أو «التأديبات» مع زيادة ما يلي : [ الصلاحية ، وما تتطابق ـ وفي نسخة «تطابق» \_عليها الشرائع الإلهية .

وإما خلقيات وانفعاليات.

وإما استقرائيات ، وهي إما بحسب الإطلاق ·

وإما بحسب أصحاب صناعة \_ وفى نسخة « بصناعة » بدل « بحسب أصحاب صناعة » \_ وملة ]

والمتضايفات ، وغيرها كذلك ، ويشترك الجميع فى أنها :

إما أن تكون مشهورة .

عند الكل كقولنا : الإحسان إلى الآباء حسن .

أو عند الأكثرين : كقولنا : الإله واحد .

أو عند طائفة : كقولنا : التسلسل محال ، وهو مشهور عند بعض أهل النظر – وفي نسخة « أهل المناظرة » –

ولآراء المحمودة هي ما تقتضيه المصلحة العامة ، أو الأخلاق الفاضلة ، وهي الذائعات .

وقد تتقابل المشهورات كقولنا: الحياة مؤثرة ، باعتبار ، وموت الشهداء مؤثر باعتبار. قوله:

(١٢) وأما القضايا الوهمية الصرفة، فهى قضايا كاذبة، إلا أن الوهم الإنسانى يقضى بها قضاء شديد القوة ؛ لأنه ليس يقبل ضدها ومقابلها، بسبب أن الوهم تابع للحس.

فالا يوافق الحس – وفى نسخة «المحسوس» – لا يقبله الوه. ومن المعلوم أن المحسوسات إذا كان لها مبادئ وأصول كانت تلك قبل المحسوسات، ولم تكن محسوسة – وفى نسخة «محسوساً» – ولم يكن وجودها على نحو وجود المحسوسات، فلم يمكن – وفى نسخة «يكن» – أن تمثل ذلك الوجود فى الوه؛ ولهذا فإن الوهم نفسه وأفعاله لا تتمثل فى الوه، ولهذا ما يكون الوهم مساعداً للعقل فى الأصول التى تنتج وجود الك المبادئ.

فإذا تعديا معاً إلى النتيجة نكص الوه وامتنع عن قبول ما سلم موجبه . وهذا الضرب من القضايا أقوى في النفس من المشهورات التي ليست ولية .

<sup>(</sup>١٢) أحكام الوهم في المحسوسات حقه أن يصدقه العقل فيها .

ولتطابقها كانت ما يجرى مجرى الهندسيات ، شديدة الوضوح ، لا يكاد يقع فيها خلاف آراء .

وأما فى المعقولات الصرفة إذا حكمت أحكام تخص المحسوسات ، فهى كاذبة ، كلم العقل ، ويأتى بمقدمات لا منازعة فيها بيهما ، ويؤلفها على صورة مقبولة عندهما ، تتج ما يناقض حكم الوهم . ويكابر الوهم فى الامتناع عن قبول النتيجة ، بعد قبول منات والتأليف ، المقتضيين إياها لذاتهما .

وتكاد تشاكل الأوليات وتدخل فى المشبهات بها – وفى نسخة بدون عبارة – « بها » – وهى أحكام للنفس فى أمور متقدمة على المحسوسات، أو أء منها، على نحو ما يجب أن لا يكون لها، وعلى – وفى نسخة « أو على » – نحو ما يجب أن يكون أو يظن فى المحسوسات ·

مثل اعتقاد المعتقد أن لا بد من خلاء ينتهى إليه الملاء إذا تناهى · وأنه لا بد فى كل موجود من أن يكون مشاراً، إلى جهة وجوده · وهذه الوهميات لولا مخالفة السنن الشرعية لها — وفى نسخة بدون عبارة ا

وأحكام الوهم فيها هي المسهاة بالوهميات الصرفة .

وتلك المعقولات إما أمور جزئية ، هي مبادئ المحسوسات .

وإما أمور كلية يعمها ويعم غيرها . وهو معنى قوله [ فى أمور متقدمة على المحسوسات و أعمر منها] .

او همم سهم . وتكون أحكامه عليها على وجه يمتنع أن يكون عليه ـــ وفى نسخة « عليها » ـــ كاخكم بأن كل موجود ذو وضع ؛ فإنه يمتنع أن يكون بعض الموجودات كذلك .

بعد وعلى وجه يجب أن يكون فى المحسوسات كذلك ؛ فإن كل محسوس يجب أن يكون ذا وضع ، أو يظن أنها كذلك ، كالحلاء ؛ فإنه يظن أن عدم الممانعة فيما بين المحسوسات المهانعة خلاء .

قوله [ ولا يكاد المدفوع عن ذلك يقاوم نفسه فى دفع ذلك لشدة استيلاء الوهم] أى لا يكاد من دفع عن القول بالحلاء مثلا أن يقاوم نفسه ، فيذهب إلى خلاف يقتضيه وهمه .

قوله [ على أن ما يدفعه الوهم ولا يقبله ، إذا كان فى المحسوسات فهو مدفوع منكر يريد ما ذكرناه أولا ، وهو مع أنه باطل ، شنيع ؛ وذلك لأن أحكام الوهم مشهورة . الأكثر ؛ لأنه أقرب إلى المحسوسات ، وأوقع فى ضمائر الجمهور .

قوله :

« لها » – لكانت تكون ــ وفى نسخة بدون كلمة « تكون » ــ مشهورة . وإنما تثلم فى شهرتها الديانات الحقيقية ، والعلوم الحكمية .

ولا يكاد المدفوع عن ذلك يقاوم نفسه في دفع ذلك لشدة استيلاء الوهم على أن ما يدفعه الوهم ولا يقبله إذا كان في المحسوسات فهو مدفوع منكر .

وهو مع أنه باطل شنيع ليس بلا شهرة بل تكاد أن تكون من ـ وفي نسخة بدون كلمة « من » ـ الأوليات والوهميات التي لا تزاحم من غيرها مشهورة ولا ينعكس .

فقد فرغنا من أصناف المعتقدات من جملة المسامات.

(١٣) وأما المأخوذات : فمنها مقبولات .

ومنها تقریریات — وفی نسخة « تقریرات » —

وأما المقبولات من جملة المأخوذات ، فهي آراء مأخوذة عن - وفي نسخة

« من » — جماعة كثيرة من أَهل التحصيل .

<sup>(</sup>١٣) أقول : هي إما أن تقبل ويحكم بها .

وإما أن لا تقبل ، بل يحكم بها لغرض ما .

والأول : مقبولات ، إما عن جماعة ، كما عن المشائين أن للفلك طبيعة خاصة .

أو عن نفر كأصول الأرصاد عن أصحابها.

أو عن نبى وإمام ، كالشرائع والسنن .

أو عن حكيم كأحكام تنتسب إلى بقراط ، كالطب .

أو عن شاعر كأبيات تورد شواهد .

وأما التقريريات فإنها المقدمات المأخوذة بحسب تسليم المخاطب، أو التي يلزم قبولها، والإقرار بها في مبادئ العلوم، إما مع استنكارٍ مَّا – وفي نسخة « استنكاء » وبدون كلمة « ما » – وتسمى مصادرات .

وإما مع مسامحة مَّا – وفي نسخة « وما » – وطيب نفس ، وتسمى أصولا موضوعة .

ولهذه موضع منتظر .

(١٤) وأما المظنونات فهى أقاويل وقضايا وإن كان يستعملها المحتج با وفى نسخة بدون عبارة « بها » — جزماً ؛ فإنه إنما يتبع فيها مع نفسه غالب

أو تكون مقبولة من غير أن تنسب إلى مقبول عنه ، كالأمثال السائرة . وقيل : المأخوذات : إما بتسليم ممن هو أعلى مرتبة ، وهو المقبولات . أو ممن هو أدنى مرتبة ، وهو الموضوعات فى مبادئ العلوم . أو ممن هو مقابل وهو الواقعة فى المجادلات . والأخيران هما التقرريات . والباقى ظاهر .

(١٤) قد ذكرنا في صدر الكتاب أن الظن قد يطلق.

بإزاء اليقين على الحكم الجازم .

والمطابق الغير المستند إلى علته ، كاعتقاد المقلد.

وعلى الجازم الغير المطابق ، أعنى الجهل المركب .

رى . و المستحدد و المراقع النقيض على الآخر ، مع تجويز الطرف النقيض على الآخر ، مع تجويز الطرف وعلى غير الجازم الذي يرجح فيه أحد طرفي النقيض على الآخر ، مع تجويز الطرف لآخر حميعاً .

ويطلق تارة على الأخير من هذه الأقسام وحده ، وهو المسمى بالظن الصرف . ويطلق تارة على الأخير من هذه الأقسام وحده ، وهو المسمى بالظن الأمر ، وإن كافح والمظنونات المذكورة ها هنا ، من هذا القبيل لا غير فى نفس الأمر ، وإن كافح المستعمل إياها فى الحجج الحطابية يصح الحزم بها ، ولا يتعرض لتجويز مقابلاتها .

الظن ، من دون أن يكون جزم — وفى نسخة « جزم من » — العقل منصر فاً عن مقابلها .

وصنف من جملتها المشهورات ، بحسب بادئ الرأى غير المتعقب وهى التى تعافص الذهن فتشغله عن أن يفطن الذهن لكونها مظنونة ، أو كونها عالفة للشهرة ، إلى ثانى الحال .

والمرجح :

قد تكون شهرة حقيقية .

وقد يكون استناداً إلى صادق

وقد يكون غير ذلك .

والأول : يعرف بالمشهورات في بادئ الرأي .

والثانى : هو المسمى بالمقبولات .

وهما قسمان مفردان باعتبار غير ما يعتبر فى المظنونات الصَّوفة ، وإن كانا يدخلان تحت المظنونات ، أى من حيث يصدق عليها ما يعتبر فى المظنونات .

وأما القسم الثالث : وهو الذي يكون المرجح فيه غير ذلك ، فهو المظنون المطلق ، ويدخل فيه التجربيات الأكثرية ، وما يناسبها من المتواترات ، والحدسيات ، أعنى غير المقينية منها .

وقد أورد الشيخ في مثال القسم الأول قولهم : « انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً » . والمشهور الحقيقي ما يقابله بوجه وهو أن يقال : « لا تنصر الظالم، وإن كان أخاك » . وقد يتقابل حكمان مظنونان باعتبارين ، كما يقال : فلان الذي من داخل الحصن بكلم الحصوم المقابلة من خارج جهراً، خائن؛ فإنه مظنون من حيث إنه يتكلم مع الحصوم ويؤكد إثبات تكلمه معهم كون ذلك جهراً .

ونقيضه مظنون أيضاً من حيث إنه يتكلم جهراً ؛ إذ لوكان خائفاً لأخنى كلامه . قوله : يكون إما بتوسط اللفظ.

وإما بتوسط المعنى .

والذى يكون بتوسط اللفظ فهو إما — وفى نسخة بدون كلمة « إما »— أن يكون اللفظ فيهما واحداً والمعنى مختلفاً

وقد يكون المعنى مختلفاً بحسب وضع اللفظ نفسه ، كما يكون فى المفهوم من لفظ — وفى نسخة « لفظة » \_ العين .

وربما خفى ذلك جداً كما يخفى فى النور إذا أخذ — وفى نسخة «كما إذا أخذ » — تارة بمعنى — وفى نسخة « لمعنى» \_ البصر — وفى نسخة « المبصر » — وأخرى بمعنى الحق عند العقل .

وقد ذكر الشيخ ها هنا ثلاثة أوجه :

أحدها: أن يكون المعنى محتلفاً بحسب جوهر اللفظ المفرد.

وقسمه إلى :

ظاهر كالعين .

وخفي كالنور .

وثانيها : ما يقع بحسب التركيب ، وهو القسم الرابع.

وقسمه :

إلى ما يختلف بسبب حذف العوارض التي لم تحذف لما كان مشبهاً ، كقولنا « غلام أو حسن » و يمكن أن يكون حسن » و يمكن أن يكون مضافاً إلى حسن ، و يمكن أن يكون موسوفاً به ، ويتميز أحدهما عن الآخر عند التحريك .

وإلى ما ليس كذلك ، كما هو بحسب اختلاف دلائل الصلات .

وثالثها : مَا يكون بحسب تصريف اللفظ ، وهو القسم الثانى من الستة المذكورة . وأشار بقوله [ وقد يكون على وجوه أخرى ] إلى باقى الأقسام .

فكأن - وفي نسخة « وكأن » - النفس تذعن لها في أول ما تطلع عليها ، فإن رجعت إلى ذاتها عاد الإذعان - وفي نسخة « ذلك الإذعان » - ظنًا ، أو تكذيبًا - وفي نسخة « وتكذيبًا » .

وأعنى بالظن هاهنا ميلا من النفس ، مع شعور — وفى نسخة «شعوره» — بإمكان المقابل.

ومن هذه المقدمات قول القائل: « انصر أَخاك ظالماً أَومظلوماً » . وقد تدخل المقبولات في المظنونات، إذا كان الاعتبار من جهة ميل النفس \_ وفي نسخة « نفس » — يقع هناك مع شعور بإمكان المقابل .

(١٥) وأما المشبهات فهى التي تشبه شيئًا من الأوليات ، أو المشهورات — وفى نسخة « أو من المشهورات » ـ ولا تكون هي هي بأعيانها .

وذلك الاشتباه:

(١٥) التي تشبه الأوليات ، فقد تقع في المغالطات ، والتي تشبه المشهورات فقد تقع في المشاغبات .

وهي إما لفظية .

وإما معنوية .

واللفظية ستة .

هي التي تقع بسبب الاشتراك.

إما في اللفظّ المفرد بحسب جوهره ، كالعين .

أو بحسب أحواله الداخلة فيه ، كالتصاريف .

أو العارضة له من خارج كالأعجام .

وإما للمركب فى تركيبه الذى يمكن أن يحمل على معنيين ، أو فى جهة التركيب · \_ وفى نسخة « أو فى وجود التركيب» – وعدمه ، فيظن المركب غير المركب، أو غبر المركب مركباً .

مواضع أخر — وفى نسخة بدون عبارة « قد بينت فى مواضع أُخر » — من حقها أَن تطول فيها الفروع وتكثر .

أما \_ وفى نسخة « وأما » \_ الكائن بحسب المعنى، فمثل ما يقع بسبب إيهام العكس.

مثل أَن يؤخذ: كل ثلج أَيض، فيظن أَن كل أَيض ثلج. وكذلك إذا أُخذ لازم الشيء، بدل الشيء، فيطن أَن حكم اللازم حكمه مثل أَن يكون الإنسان يلزمه أَن يتوه — وفي نسخة «متوه» ويلزمه أَن يتوهم أَن كل ماله وهم وفطنة ما، فهو مكلف.

وكذلك إذا وصف الشيء بما وقع منه على سبيل العرض ، مثل الحكم على السقمو نيا بأنه يبرد \_ وفى نسخة « إذ » \_ إذا \_ وفى نسخة « إذ » \_ أشبه ما يبرد من جهة .

فمثال ما يؤخذ الموضوع بدله قولنا : كل ذى وهم مكلف ؛ لأن الإنسان مكلف ، ذو وهم .

ومثال ما يؤخذ عارض المحمول بدله ، قولنا : السقونيا تبرد ؛ لأنه يزيل المسخن ، ويعرض لمزيل المسخن أن يبرد ؛ فإذن قد وصف بما وقع منه على سبيل العرض ، إذ اشتبه المبرد بالذات من جهة التبرد الحاصل معهما .

والشيخ اقتصر من هذه الثلاثة على اثنين .

والأربعة التي لم يذكرها هي المتعلقة بالمؤلفة ، وهي جمع المسائل في مسألة ، ووضع ما ليس بعلة علة ، والمصادرة على المطلوب ، وسوء التركيب . وسيجيء ذكرها . قوله :

وقد يكون بحسب ما يعرض – وفى نسخة «عرض » – للَّفظفى تركيبه إما فى نفس تركيبه كقول – وفى نسخة « مثل قول » – القائل « غلامْ حسنْ » بالسكونين .

أو بحسب اختلاف دلائل – وفى نسخة « دليل» – حروف الصلات فيه التي لا دلائل – وفى نسخة « دليل» – لها با نفرادها ، بل الفائدة – وفى نسخة بدون كامة « الفائدة » – إنما تدل بالتركيب، وهى الأدوات بأصنافها .

مثل ما يقال : ما يعلم الإنسان ، فهو كما يعلمه . فتارة [ هو ] يرجع إلى ما يعلم . وتارة إلى الإنسان .

وقد یکون بحسب ما یعرض للفظ من . — وفی نسخة «فی» — تصریفه وقد یکون محسب ما یعرض للفظ من . — وفی نسخة — « أخرى » — قــد بینت فی

وأما المعنوية : فقد تكون جميعها بحسب ما يذكر فى المغالطاتسبعة . وتنقسم :

إلى ما يتعلق بالقضايا المفردة .

وإلى ما يتعلق بالمؤلفة .

والأول : ثلاثة :

أولها : إيهام العكس ، كقولنا : كل أبيض ثلج ؛ لأن الثلج أبيض .

وثانيها: سوء اعتبار الحمل ، كقولنا: الشيء موجود مطلقاً؛ لكونه موجوداً بالقوة الله وثانيها: أخذ ما بالعرض مكان ما بالذات ، وهو يكون بأن يؤخذ لازم التي أو ملزومه أو عارضه ، أو معروضه ، بدله .

وكذلك أَشياء أُخر تشبه هذه .

(١٦) وبالجملة كل ما يتزوج من القضايا على أنه بحال يوجب تصديقاً ؛ لأنه – وفى نسخة «على أنه» – يشبه ـ وفى نسخة «مشبه» وفى أخرى «شبيه» ـ أو يناسب ـ وفى نسخة «مناسب» ـ لما هو بتلك الحال ، أو قريب منه .

فهذه هي المشبهات اللفظية ، والمعنوية .وقد بقيت المخيلات .

(۱۷) وأما المخيلات\_ وفي نسخة «والمخيلات »\_فهي قضايا تقال قولا وتؤثر \_ وفي نسخة «فتؤثر » \_ في النفس تأثيراً عجيباً من قبض وبسط \_ وفي نسخة «أو بسط » \_

وربما زاد على تأثير التصديق .

(١٦) يشير إلى السبب الجامع لجميع أنواع الغلط وهو عدم التمييز بين ما هو هو . وبين ما هو غيره .

(١٧) أقول : الناس للتخيل أطوع مهم للتصديق ، ولذلك قال الشيخ [يقد ون ويحجمون على ما يفعلونه ، وعما يذرونه ، إقداماً وإحجاماً صادراً عن هذا النحو] ولأجله ما يفيد الاشعار في الحروب ، وعند الاستماحة والاستعطاف وغيرها .

والتخييل إما ما يقضييه اللفظ فقط لجزالته وهو لجودة هيأته .

وإما ما يقتضيه المعنى فقط ، وهو لقوة صدقه ، أو شهرته .

وإما ما يقتضيه أمر آخر وهو حسن المحاكاة ؛ فإن سبب تحريك النفس فيه هو الهيأة الحارجة عن التصديق .

والمحاكاة الحسنة قد تكون بمجرد المطابقة ، وقد تكون بتحسين الشيء ، وقد <sup>تكون</sup> تقبيحه .

قوله :

وربما لم يكن معه تصديق . مثل ما يفعله قولنا وحكمنا في النفس ، أَن العسل مرة مهوعة — وفي نسخة «متهوعة » — على سبيل محاكاته \_ وفي نسخة «فأباه» \_ النفس وتنقبض عنه . نسخة «المحاكاة» \_ للمرة فتأباه \_ وفي نسخة «فأباه» \_ النفس وتنقبض عنه .

وأكثر الناس يقدمون ويحجمون على ما يفعلونه وعما \_ وفى نسخة « وعلى ما » \_ يذرونه إقداماً وإحجاماً صادراً عن هذا النحو من حركة النفس ، لا على سبيل الروية ولا الظن .

والمصدقات – وفى نسخة اعتبار «والمصدقات» بداية فصل جديد عنوانه « تذنيب » – من الأوليات ونحوها والمشهورات قد تفعل – وفى نسخة بدون عبارة «قدتفعل» – فعل المخيلات من تحريك النفس أو قبضها واستحسان النفس لورودها عليها لكنها تكون أولية ومشهورة باعتبار، ومخيلة باعتبار.

وليس يجب في جميع المخيلات أن تكون كاذبة ، كما لا يجب في المشهورات وما يخالف الواجبَ قبولُه . أن يكون لا محالة كاذباً .

وبالجملة التخييل المحرك من القول متعلق بالتعجب منه ، إما بجودة – وفى نسخة «الجودة» – هيأته ، أو قوة صدقه . أو قوة شهرته ، أو حسن عاكاته ، لكنا قد – وفى نسخة بدون كلمة «قد» – نخص باسم المخيلات ما يكون تأثيره بالمحاكاة .

وما — وفى نسخة « وربما » — تحرك النفس من الهيئات — وفى نسخة « الهيأة » — الخارجة عن التصديق .

### الفصل الثانى

#### تذنيب

## \_ وفي نسخة بدون كلمة « تذنيب » —

(۱) ونقول: إن – وفى نسخة بدون كلمة « إن » – اسم التسليم يقال – وفى نسخة « يدل » – على أحوال القضايا من حيث توضع وضعاً ويحكم بها حكماً – وفى نسخة «كما » – كيفما كان – وفى نسخة «كيف كان» – فرعا كان التسليم من العقل الأول .

وربماكان من اتفاق الجمهور .

وربماكان من إنصاف — وفي نسخة بدون كلمة «إنصاف» — الخصم «

(١) أقول : فسر التسليم بأنه حال القضية من حيث توضع وضعاً ، وهذا الوضع هو بالمعنى الأعم من التسليم كما ذكرناه في أول الكتاب .

مو بستى المرابع من المرابع الله الفاضل الشارح من أن الوضع هو تسلم وظهر منه أنه ليس على ما ذهب إليه الفاضل الشارح من أن الوضع هو تسلم الجمهور .

والتسليم هو تسليم شخص ما .

# النهج السابع

وفيه الشروع في التركيب الثاني للحجج\*

الفصل الأول

إشـــارة

إلى القياس والاستقراء والتمثيل

(۱) أصناف ما يحتج به فى إثبات شىء لا مرجع فيه إلى القبول والتسليم، أو فيه مرجع – وفى نسخة «رجوع» وفى أخرى «مرجوع» – إليه لكنه لم يرجع إليه ، ثلاثة :

أحدها : القياس .

والثاني : الاستقراء وما معه .

والثالث : التمثيل وما معه .

والثانى لما يتركب عنها ، ولا يكون في حكمها وهي الحجج .

(۱) أقول: كل حجة فهى إنما تتألف عن قضايا، وتتجه إلى مطلوب يستحصل بها . ولا يصح أن تكون كل قضية مطلوبة بحجة ، وإلا لتسلسل أو دار ؛ فلا بد من أنها إلى قضايا ليس من شأنها أن تكون مطلوبة ؛ بل هى المبادئ للمطالب . وهى الرجع فيها إلى القبول والتسليم مما عددناه فى النهج المتقدم قبولا .

أقول : التركيب الأول للقضايا .

إما أن تكون الحجة هي المشتملة على المطلوب ، وهو القياس .

أو بالعكس ، وهو الاستقراء .

وإن لم يكن الاشتمال ، فلا بد وأن يشملهما ما به يتناسبان ، وهو التمثيل .

وإنما قال [ وأصناف الحجج ] ولم يقل (وأنواعها) لأن الحجة الواحدة قد تكون قياساً باعتبار ، واستقراء باعتبار ، كالقياس المقسم الذي هو الاستقراء التام .

وكنوع من التمثيل يكون بالحقيقة برهاناً ، ويكون ذكر المثال فيه حشواً .

لكن الاستقراء والتمثيل إذا أطلقا ، لم يقعا على ما يجرى منهما مجرى القياس فى إفادة اليقين .

وما مع الاستقراء الذى ذكره الشيخ هو ما يلحق بالاستقراء ويشبهه ، مما لايقع فى المحاورات العلمية ؛ وذلك لأن الاستقراء الذى يستوى فى الأقسام حقيقة ، أعنى التام ، فقد يقع فى البراهين .

والذى يدعى فيه الاستيفاء ، ويؤخذ على أنه مستوفى بحسب الشهرة ، فقد يقع فى الجدل .

وما عداهما مما يخيل أنه يشتمل على أكثر الأقسام ، ولا يدعى فيه الاستيفاء ، فهو ليس بالاستقراء ، بل يلحق به ، ويستعمل في سائر الصناعات .

وما مع التمثيل فكالقياس الاقتراني ، وكالتمثيلات الحالية عن الجامع ؛ إذ هي ليست بتمثيل في الحقيقة ، بل بحسب الظن .

والفاضل الشارح: فسر ما مع الاستقراء ، بالاستقراء التام.

وهو قسم منه .

وما مع التمثيل بما يستعمله الجدليون .

وهو التمثيل نفسه .

قوله :

إما واجباً ، كما فى الأوليات ، وما ذكر معها .

أو غير واجب ، كما فى المقبولات ، أو ما يجرى مجراها .

وتسليها :

إما حقيقياً كما في الذائعات.

أو غير حقيقي كما في المسلمات ، في بادئ الرأي .

وجميعها قد تكون كذلك على الإطلاق.

كالأوليات المشهورة .

وقد تكون بحسب اعتبار ما ، كالذاثعات الصرفة التي تكون باعتبار الشهرة مقبولة مسلمة غنية عن البيان .

فهي بذلك الاعتبار مباد للجدل.

وباعتبار الحق غير مقبولة ولا مسلمة ، بل محتاجة إلى بيان يحكم بكونها مستحقة : إما للقبول والتسليم .

أو للرد والمنع .

وهي بذلك الاعتبار مسائل من العلوم .

ولا يلتفت عند الاعتبار الثانى إلى كونها مقبولة مسلمة بالاعتبار الأول .

فإذن كل ما هو مطلوب بحجة فهو :

إما شيء لا مرجوع فيه إلى القبول والتسليم .

أو فيه مرجوع إليه ، لكنه لم يرجع إليه .

وكل حجة ، فإنما هي حجة بالقياس إلى شيء هو كذلك .

وأصناف الحجج ثلاثة ؛ وذلك لأن الحجة والمطلوب لا يخلوان من تناسب ما ، ضرورة ، وإلا لامتنع استلزام أحدهما الآخر ؛ فذلك التناسب يكون :

إما باشتمال أحدهما على الآخر .

أو بغير ذلك .

فإن كان بالاشتمال ، فلا يخلو :

(۲) فأمّا – وفى نسخة «وأما» — الاستقراء فهو الحكم على كلى بما يوجد – وفى نسخة « وجد » — فى جزئياته الكثيرة مثل حكمنا بأن كل حيوان يحرك فكه الأسفل عند المضغ — وفى نسخة « يحرك عند المضع فكه الأسفل » — استقراء للناس والدواب البرية — وفى نسخة بدون كلمة « البرية » — والطير . والاستقراء غير موجب للعلم الصحيح ؛ فإنه ربما كان ما لم يستقرأ بخلاف — وفى نسخة « خلاف » — ما استقرئ — وفى نسخة « يستقرأ » — مثل — وفى نسخة « يستقرأ » — مثل

بل ربماكان المختلف فيه والمطلوب، بخلاف حكم جميع ما سواه .

( Y ) أقول : القياس والاستقراء يختلفان بتبادل الأصغر والأوسط . فالقياس أن تقول :

كل إنسان ، وفرس ، وطائر ؛ حيوان .

وكل حيوان يحرك فكه الأسفل .

والاستقراء أن تقول :

التمساح في مثالنا .

كل حيوان إما : إنسان ، أو فرس ، أو طائر .

وكلها يحرك فكه الأسفل .

فالخلل فيه يقع من جهة الصغرى.

والاستقراء المشتمل على الحصر تام . وغيره ناقص .

والاسم يقع مطلقاً على الناقص ، والذي بينه الشيخ .

وهو لا يفيد غير الظن .

فاستعماله في البرهان مغالطة .

وفى الجدل ليس بمغالطة ، ولا يمنع إلا بإيراد النقض .

وما في الإيراد ظاهر .

قوله :

(٣) وأما التمثيل فهو الذي يعرفه أهل زماننا بالقياس .

وهو — وفى نسخة « فهو » — أن يحاول الحكم على شيء — وفى نسخة « الشيء » — بحكم موجود فى شبيهه — وفى نسخة « شبهه » —

وهو حكم — وفي نسخة « الحكم » — على جزئى بمثل — وفي نسخة « مثل » — ما في جزئى آخر يوافقه في معنى جامع .

وأهل زماننا يسمون المحكوم عليه [ فرعاً ] . والشبيه [ أصلًا ]

وما اشتركا فيه [معنى وعلة].

وهذا أيضاً ضعيف . وآكده أن يكون المعنى الجامع هو السبب عوف نسخة «أوالعلاقة» لكون المحكم في المسمى أصلًا .

أما المتكلمون ففي مثل قولهم للسماء : محدثة ؛ لكونه متشكلا كالبيت .

ويسمون البيت وما يقوم مقامه (شاهداً) .

والسماء (غائباً)

والمتشكل (معنى جامعاً)

والمحدث (حكماً).

ولا بد فى التمثيل التام من هذه الأربع .

والفقهاء لا يخالفونهم إلا في اصطلاحات .

وإذا رد التمثيل إلى صورة القياس صار هكذا :

<sup>(</sup>٣) أقول : بعض المتكلمين والفقهاء يستعملون التمثيل .

(٤) وأما القياس فهو العمدة .

وهو قول مؤلف من أقوال ، إذا سلم ما أورد فيه من القضايا ، لزم عنه لذاته قول آخر .

(٤) القياس: قد يكون بألفاظ مسموعة.

وقد يكون بأفكار ذهنية .

وكذلك القول .

ف ( القول المسموع ) جنس للقياس المسموع .

والذهني ، للذهني .

وقد يورد الدال على الجنس بالاشتراك ، أو التشابه في حد ما ، وهو كذلك .

والقول الواحد الذى يلزم عنه قول ، كالقضية المستلزمة لعكسها ، ليس بقياس فالقياس : هو المؤلف من أقوال .

وليس من شرط القياس أن يكون ما أورد فيه مسلماً ، كما سيصرح به الشيخ . بل من شرط كونه قياساً كونه بحيث إذا سلم ما أورد فيه ، لزم عنه النتيجة .

فإن المورد في الحلف ، لا يكون مسلماً أصلا .

والقول اللازم إنما يتبع الأقوال فى الصدق ، دون الكذب ؛ كما مر فى باب العكس . وقوله [ ما يلزم عنه ] يشمل ما يلزم لزوماً بيناً كما بينا فى القياسات الكاملة ، وما يلزم لزوماً غير بين ، كما فى غيرها .

قوله [ لذاته] يفيد أنها لا تستلزم القول الآخر .

لإضمارها على قول لم يصرح به .

أو بكون بعضها في قوة قول آخر ،

بل لكونها تلك الأقوال فحسب .

وأما الأقوال التي يلزم عنها قول بشرط إضهار قول آخر ، كما سيأتى في قياس ساواة .

وأما التي يلزم عنها قول ، لكون بعضها في قوة قول آخر ، فكما لو قلنا :

السهاء متشكل.

وكل متشكل فهو محدث كالبيت .

فيكون الخلل من جهة الكبرى .

وأردأ أنواع التمثيل ما اشتمل على جامع عدمى .

ثم ما خلا عن الجامع .

وأجودها ما كان الجامع فيه علة للحكم ، ويثبتون تعليله به .

تارة بالطرد والعكس ، وهو التلازم وجوداً وعدماً ، وهو مع أنه يقتضى كون كل واحد منهما علة للأخرى ، لا يجدى بطائل ؛ لأن التلازم لو صح لما وقع فى ثبوت الحكم فى الفرع تنازع .

وتارة بالتقسيم والسبر وهو أن يقال : تعليل الحكم إما بكون البيت متشكلا ، أو بكونه كذا وكذا . ثم يسبر فلا يوجد معللا بشيء من الأقسام إلا بكونه متشكلا ، فيعلل به . وهي يطالبون ـــ وفى نسخة « مطالبون » ـــ

أولا: بكون الحكم معللا.

وثانياً : بحصر الأقسام .

وثالثاً : بالسبر في المزدوجات الثنائية فما فوقها ، مما يمكن .

ولو سلم الجميع ، لما أفاد اليقين أيضاً ؛ لأن الجامع ربما يكون علة للحكم في الأصل: لكونه أصلا ، دون الفرع .

أو ربما انقسم إلى قسمين : يكون أحدهما علة للحكم أينما وقع ، دون الثانى ، وقد الختص الأصل بالأول .

ثم إن صح كون الجامع علة للفرع ، كان الاستدلال به برهاناً . والتمثيل بالأصل حشوا ــ وفي نسخة « حشو » ــ

وموضع استعمال التمثيل الخطابة ، ثم الشعر .

ويسمي في الحطابة ( اعتباراً ) .

والمنجح منه بسرعة ( برهاناً ) .

قوله

\_\_\_\_\_

الجسم ممكن .

والممكن محدث .

فالجسم ليس بقديم .

وإنما لزم عنها ذلك ، لكون الثانى منهما فى قوة قولنا : الممكن ليس بقديم . وقد يزاد فى هذا الحد قيدان آخران .

فيقال : قول آخر متعين ــ وفي نسخة « معين » ــ اضطراراً .

وفائدة قيد «التعين » — وفى نسخة «التعيين » — أن قولنا فى الشكل الأول مثلا: لا شيء من الحجر بحيوان .

وكل حيوان جسم .

ليس بقياس ؛ إذ لو يلزم عنه قول ، يكون الحجر فيه موضوعاً ، مع أنه يلزم عنه قول آخر ، وهو قولنا : بعض الجسم ليس بحجر .

وفائدة قيد ( الاضطرار ) أن بعض الأقوال قد يلزم عنها قول في بعض المواد ، دون بعض ، كما إذا اقترن قولنا :

لا شيء من الفرس بإنسان .

تارة بقولنا :

وكل إنسان ناطق .

وتارة بقولنا :

وكل إنسان حيوان .

فإنه يلزم عن الأول :

لا شيء من الفرس بناطق .

ولا يلزم عن الثانى مثل ذلك، فلا يكون ذلك اللزوم ضروريًّا .

وفرق بين ما يلزم لزوماً ضروريبًا عنها .

وبين ما يلزم عنها قول ضروري .

فالمراد هو الأول ؛ فإن من الأقيسة ما يلزم عنها قول ممكن، ولكن لزوماً ضروريًا : قوله :

(ه) وإذا أوردت القضايا في مثل هذا الشيء الذي يسمى قياساً أو استقراء، أو تمثيلًا، سميت حينئذ مقدمات .

فالقدمة : \_ وفي نسخة «والمقدمة» \_ قضية صارت جزء قياس أو حجة .

وأجزاء هذه ، التي تسمى مقدمة ، الذاتية التي تبقى بعد التحليل إلى الأفراد التي لا تتركب القضية من أقل منها ، تسمى حينئذ حدوداً .

ومثال ذلك : كل (ب) (ج)

وكل (ب)(١)

يلزم منه أن كل (ج)(١)

فكل ـ وفي نسخة « وكل » ـ واحد من قولنا :

کل (ج)(ب)

وكل (ب)(١)

مقدمة .

و (ج)و (ب)و (۱)حدود.

وقولنا: وكل\_وفي نسخة « فكل »\_(ج)(١) نتيجة ·

والمركب من المقدمتين على نحو ما مثلناه، حتى لزم عنه \_ وفى نسخة منه \_ هذه النتيجة، هو القياس.

و إنما قال [ وأجزاء هذه التي تسمى مقدمة الذاتية التي تبقى بعد التحليل] لأن المقدمة قد تشتمل على أجزاء لفظية زوائد ، تجرى مجرى الحشو ، فلا تكون هي ذاتية .

<sup>(</sup>٥) أكثره ظاهر .

الفصل الثانى

إشارة

خاصة إلى القياس

(١) القياس — وفى نسخة « والقياس » — على ماحققناه نحن على

اقترانی

فالاقتراني — وفي نسخة « والاقتراني » — هو الذي لا يتعرض فيه التصريح — وفي نسخة « التصريح » — بأحد طرفي النقيض الذي فيه النتيجة الم إنما يكون فيه بالقوة مثل ما أوردناه — وفي نسخة « أريناه » \_ في المثال الذكور .

(١) أقول: المنطقيون قسموا القياس إلى ما يتألف من:

حمليات . أو شرطيات

وخصوا الشرطيات بـ ( الاستثنائيات ) لأنهم لا \_ كذا فى الأصل ، ولعلها « لم » \_ بنهوا للشرطيات الاقترانية ؛ فإن المورد فى التعليم الأول هى الحمليات الصرفة ، الاستثنائية الموسومة بالشرطيات لا غير .

فلما وقف الشيخ لإخراج الشرطيات الاقترانية من القوة إلى الفعل ، فحقق أن القياس المنسم بالقسمة الأولى إلى :

الاقترانيات والاستثنائيات.

وباقى الفصل ظاهر .

قوله :

قسمين:

وليس من شرطه أن يكون مسلم القضايا \_ وفى نسخة «المقدمات» \_ حتى يكون قياساً ، بل من شرطه أن يكون بحيث إذا سلمت قضاياه ، لزم منها \_ وفى نسخة « عنها » \_ قول آخر :

فهذا شرطه فی قیاسته – وفی نسخه «فهذه شرط فی قیاسه» – فربما کانت مقدماته غیر واجبه التسلیم ، ویکون القول – وفی نسخه بزیاده «فیه» – قیاساً ؛ گانه بحیث لو سلم ما فیه علی غیر واجبه – وفی نسخه «واجبه» – ؛ کان یلزم عنه قول آخر .

ومن الذاتية ما لا يبقى بعد التحليل ، وهو الصورية ، كالرابطة ، والجهة ، وحرف السلب .

. وجميع ذلك ليست بحدود ، بل الحدود هي الذاتية الباقية بعد التحليل إلى أجزاء القضية .

وإنما سميت حدوداً ؛ لأنها تشبه حدود النسب المذكورة فى الرياضيات ، وهى الأركان التي تقع النسبة بينها .

قوله :

وقد تكون من منفصلات ساذجة .

وقد تكون مركبة منهما.

فأما — وفى نسخة « وأما » — عامة المنطقيين فإنهم إنما — وفى نسخة بدون كلمة « إنما » — تنبهوا للحمليات فقط .

وحسبوا أن الشرطيات لا تكون إلا استثنائية — وفى نسخة « لا تكون الاستثنائية » — فقط.

ونحن نذكر الحمليات بأصنافها .

ثم نتبعها ببعض الاقترانيات الشرطية التي هي أقرب إلى الاستعمال ، وأشد علوقا بالطبع .

ثم نتبعها بالاستثنائيات

ثم نذكر بعض الأحوال التي تعرض للقياس، وقياس الخلف.

ونقتصر في هذا المختصر على هذا القدر – وفي نسخة « المبلغ » و في أخرى بدونهما جميعا –

وأما الاستثنائي: فهو الذي يتعرض فيه للتصريح \_ وفي نسخة «التصريح» \_ \_\_\_\_\_\_ \_\_\_\_\_\_ بذلك \_ وفي نسخة « لذلك » \_

> مثل قولك: إن كان عبد الله غنيا فهو لا يظلم. لكنه غني .

فهو إذن ـ وفي نسخة بدون كلمة « إذن » ـ لا يظلم.

فقد\_وفى نسخة «وقد» \_وجدتَ فى القياس أَحد طرفى النقيض الذى فيه النتيجة وهو \_وفى نسخة «وهى» - النتيجة بمينها.

ومثل قولك: إن كانت هذه الحمى ، حمى يوم ، فهى لاتغير النبض تغييراً شديداً .

لكنها غيرت النبض تغييراً \_ وفى نسخة بدون كلمة « تغييراً » \_ شديداً . فينتج أنها ليست حمى يوم .

فتجد فى القياس أحد طر فى النقيض الذى فيه النتيجة . وهو نقيض النتيجة · والاقترانيات : قد تكون من حمليات ساذجة ·

وقد تكون من شرطيات ساذجة.

وقد تكون مركبة منهما.

والتي تكون\_وفي نسخة «هي » بدل « تكون » \_ من شرطيات ساذحة فقد: تكون من متصلات ساذجة

الفصل الثالث

إشارة

خاصة إلى القياس الاقتراني

(۱) القياس: الاقتراني يوجد فيه شيء مشترك مكرر، يسمى «الحد الأوسط» مثل ما كان في مثالنا السالف «ب».

ويوجد فيه لكل واحدة — وفي نسخة «واحد» — من المقدمتين شيء يخصها — وفي نسخة « يخصهما » — مثل ماكان في مثالنا :

(ج) في مقدمة .

و ( ١ ) في مقدمة .

وتوجد النتيجة إنما تحصل من اجتماع هذين الطرفين حيث – وفي نسخة بدون كلمة « حيث » – قلنا : فكل (ج ) (١).

(١) هذا الفصل يشتمل على ذكر المصطلحات وهو ظاهر .

و ( الأوسط ) سمى ( أوسط ) لأنه واسطة بين حدى المطلوب بها ، بين الحكم بأحدهما على الآخر .

على الاحر . و (الأصغر ) سمى (أصغر) لاحتمال كونه جزئيًّا تحت الأوسط فى الترتيب ، الطبيعي عن اقتناص الحكم الكلى الإيجابي .

مي عن اقتباص الحكم الحلم المربي الكونه كليبًا فوق الأوسط في ذلك الرتيب . و ( الأكبر ) سمى ( أكبر ) لكونه كليبًا فوق الأوسط في ذلك الرتيب . والفاضل الشارح : أوردها هنا إشكالين :

الأول : أنا إذا قلنا : (١) مساو لـ (ب) و (ب) مساو لـ (ج)

وما صارمنهما فى النتيجة موضوعاً أو — وفى نسخة « و» — مقدما ، مثل (ج) الذى — وفى نسخة بدون كلمة « الذى» — كان فى مثالنا ؛ فإنه يسمى الأصغر.

وماكان \_ وفى نسخة « صار » \_ محمولا فيها \_ وفى نسخة « فيه » \_ أو \_ وفى نسخة بدون كلمة « أو » \_ تالياً مثل (١)فى مثالنا ، فإنه يسمى الأكبر\_وفى نسخة « بالأكبر » \_

والمقدمة التي فيها الأصغر تسمى الصغرى.

والتي فيها الأكبرتسمي الكبرى — وفى نسخة «كبرى» — وتأليفهما يسمى (اقترانا) — وفى نسخة «اقترانيا» —

وهيأة التأليف من كيفية وضع الحد \_ وفى نسخة بدون « الحد » \_ الأوسط عند الحدين الطرفين تسمى شكلا .

وماكان من — وفى نسخة بدون كلمة « من » — الاقتران — وفى نسخة « الاقترانات » وفى أخرى « الاقترانيات » — منتجاً يسمى قياساً

أنتج فر( ا ) مساو لمساو لـ (ج ) .

والمتكرر ها هنا ليس حدًّا في المقدمتين، بل جزء حد من إحداهما، وجزء تام من

وكذا إذ قلنا : الدرة في الحقة .

والحقة في البيت.

فالدرة في البيت .

والثانى : إذا قلنا : الإنسان حيوان .

والحيوان جنس .

فزيد مقتول بآلة حديدية .

فهذه القضية هي القضية الأولى ، إلا أن السيف قد حذف منها ، وأقيم مقامه ما هو مقول عليه .

ثم لا يخلو إما أن يكون بين :

مفهوم المقتول بالسيف .

ومفهوم المقتول بآلة حديدية .

تغاير يقتضي أن يكون أحدهما المحمول على الآخر .

أو لا يكون بيهما تغاير أصلا ، بل هما بمنزلة لفظين مترادفين ، يعبران عن شيء واحد وعلى التقدير الأول : كان قولنا :

زيد مقتول بالسيف .

والسيف آلة حديدية.

فی قوة قیاس ، صورته :

زيد مقتول بالسيف .

والمقتول بالسيف هو المقتول بآلة حديدية .

وينتج ما ذكرناه .

وعلى التقدير الثانى : لا يكون ذلك قياساً ، ولا فى قوته ؛ بل كان قولنا :

زيد مقتول بآلة حديدية .

الذي ظنناه نتيجة ، فهو بعينه قولنا :

زيد مقتول بالسيف .

الذي ظنناه مقدمة .

وحينئذ لم يكن بينهما فرق ؛ لأن محمولهما اسمان مترادفان ، إلا أن أحدهما يشتمل على جزء هو لفظة ما ، والثانى يشمتل على جزءهو ما يقوم مقام ذلك اللفظ .

والمراد منهما شيء واحد .

وقس عليه المثالين المذكورين ، وما يجرى مجراهما .

إلا أن المثال الثاني ، إنما يشبه الأول إذا قلنا فيه :

تكرر الحد بتمامه ، ولم ينتج .

ثم قال : وأجيب عن هذا بأن الحيوان الذي هو جنس ليس هو الذي يقال على الإنسان .

وذلك لأن الأول بشرط لا شيء .

والثانى لا بشرط شيء .

فإذن المعنى مختلف .

وهو ضعيف ؛ لأن الحيوان الذي هو الجنس ، لو لم يكن مقولًا على الإنسان وغيره ، لم يكن جنساً .

وأيضاً : إنكم قلتم : الحيوان بشرط لا شيء ، هو المادة ، فكيف جعلتموه جنساً ؛

وأيضاً : هو جزء ، والجزء سابق في الوجود ، فكيف يقومه الفصل ؟

وأيضاً : يلزم منه أن يكون جزء الجزء الذي هو الجنس الأعلى ، سابقاً في الوجود على

الجزء الذي هو الجنس ، بخلاف ما ذكرتموه .

وشنع : في جميع ذلك على الشيخ .

ثم قال : يشبه أن يكون الجواب : أن الحيوان الذي يحمل عليه الجنس هو المحمول

على الإنسان ، بشرط أن يكون أيضاً محمولاً على غيره .

فالذي يحمل على الإنسان ، هو المحمول عليه فقط . وبين الأمرين فرق .

وأقول : الجواب :

على إشكاله الأول : أنا إذا قلنا : (١) مساو لـ ( ب )

و ( ب ) مساو ا ( ج )

فر ( ا ) مساو لـ ( ج )

فقد وضعنا القول في القضية الثانية على (ب) الذي هو جزء من أحد حدى القضية الأولى ، مكانه في القضية الثالثة .

ويكون ذلك كما إذا قلنا :

زيد مقتول بالسيف .

والسيف آلة حديدية.

والجنس هو الثاني .

وما أجاب به على سبيل الشك فهو الجواب ، ولكن ينبغي أن يفهم .

من المحمول على الإنسان بشرط أن يكون أيضاً محمولًا على غيره ، أنه مشروط بذلك في صيرورته جنساً لا في كونه محمولا على الإنسان .

ومن المحمول على الإنسان فقط ، أنه محمول بلا شرط أصلا ، لا بشرط أنه محمول

والأصوب أن يقال :

الحيوان الذي هو الجنس ، هو المحمول على الإنسان وغيره ، من حيث هو كذلك . والذي يحمل على الإنسان ، هو المحمول عليه ، لا مع قيد آخر .

فليس بشيء (١) ؛ لأن الحمل على شيء بشرط حمله على غيره ، ليس بمعقول ؛ إذ لا يقال:

الإنسان حيوان بشرط أن يكون الفرس أيضاً حيواناً، حتى يصدق ذلك إن صدق هذا، ويكذب إن كذب هذا .

بل المحمول على الشيء ، إذا اشترط فيه الحمل على غيره ، فقد أخرج من أن يكون محمولاً ، فضلاً عن أن يكون أحدهما ؛ لأنه من حيث هو كذلك ، ليس بأحدهما ،

(١) فيما بين السطور رمز ربما يشير إلى أن عبارة « فليس بشيء » زائدة . فتأمل .

ونما هو جدير بالملاحظة أن العبارة التالية « فهو الجواب . ولكن ينبغي أن يفهم :

ز المحمول على الإنسان بشرط أن يكون أيضاً محمولا على غيره، أنه مشروط بذلك في صير و رته جنساً، لا في

ومن المحمول على الإنسان فقط، أنه محمول بلا شرط أصلا ، لا بشرط أنه محمول عايه فقط . والأصوب أن يقال :

الحيوان الذي هوالجنس ، هو المحمول على الإنسان وغيره ، من حيث هو كذلك .

والذي يحمل على الإنسان، هو المحمول عليه ، لا مع قيد آخر »

وجدت مكتوبة علىهامش النسخة بمخط المصحح ، مع إشارته إلى ضرورة إدخالها في المكان الذيأدخلتها فيه . وعل المصحح الذي زاد العبارة السابقة على الهامش ، هو نفسه الذي وضع بين السطور الرمز الذي ربما يشير لل نزَ عبارة « فليس بشيء» ؟ أو غيره ؟ ذلك أمر غير معروض ( المحقق ). أ فالدرة فيها هو في البيت .

ويتوصل أمن ذلك إلى قولنا :

فالدرة في البيت

بإضافة مقدمة أخرى إليه ، هي قولنا:

وكل ما هو فها هو في البيت ، فهو في البيت.

على ما سيأتى فيما بعد ، إن شاء الله .

وعن إشكاله الثاني : أن

الحواب الأول: وهو أن الحيوان الذي هو الجنس ، غير الذي هو المقول ملى

الإنسان ، حق . لكن ليس وجه التغاير أن :

أحدهما : بشرط لا شيء .

والثاني : لا بشرط شيء .

فإن كليهما لا بشرط شيء ؛ فإن شرط الشيء ها هنا ، يراد به ما من شأنه أن يدخل في مفهوم الحيوان ، عند صيرورته محصلا .

بل وجه التغاير : أن :

أحدهما : مأخوذ مع شيء ، وإن لم يكن أخذ ذلك الشيء شرطاً في مفهومه ليتحصل

والثاني : ليس مأخوذاً مع شيء ، وإن جاز أن يؤخذ مع شيء .

وبيانه : أن ( الحيوان ) المقول على الإنسان ليس بعام ولا خاص ؛ إذ يمكن حملًا على زيد ، كما أمكن حمله على الإنسان .

والذي هو الجنس ، فهو من حيث هو جنس ، عام مركب :

من الأول .

ومن معنى العموم العارض له .

فهو لا يحمل من حيث هو جنس على شيء ، مما هو تحته ، وفرق :

بين ما يصلح لأن يعرض له ما يصيره جنساً .

وبين ما قد عرض له ذلك .

فالمحمول هو الأول .

الفصل الرابع

إلى أصناف الاقترانيات – وفي نسخة « الاقترانات » – الحملية

(١) أما القسمة: فتوجب أن يكون الحد الأوسط:

إما محمولاً على الأصغر ، موضوعًا للأكبر – وفى نسخة « على

وإِما بعكس ذلك — وفي نسخة « أو بعكسه » —

فلا يمكن أن يقال : أحدهما ؛ إنه هو ؛ فإن الشيء لا يصلح أن يكون غيره(١) وهذا البحث غير متعلق بهذا الموضع ، إلا أن الشارح لما أورده ، فقد لزمنا أن نبحث عما هو الحق فيه .

(١) أقول : المتقدمون قسموها :

إلى ما يكون الأوسط محمولاً في إحدى المقدمتين ، موضوعاً في الأخرى .

وإلى ما يكون موضوعاً فيهما .

وإلى ما يكون محمولاً فيهما .

فأخرجت القسمة الأشكال الثلاثة ، ولم يعتبروا انقسام الأول إلى قسمين ، فلم يخرج الشكل الرابع من قسمتهم .

والمتأخرون لما تنبهوا لذلك اعتذروا لهم بأن الرابع قد حذفوه لبعده عن الطبع .

التي أولها « فهو الجواب » وآخرها « لا مع قيد آخر » . (المحقق ) .

وإما محمولاً عليهما جميعاً . وإما موضوعا لهما جميعاً .

لكنه كما أن القسم الأول، ويسمونه الشكل الأول – وفي نسخة بدون كلمة « الأول » — قد وجدكاملاً فاضلاً جدًّا إنجيث — وفي نسخة بدون عبارة « بحيث » – تكون قياسيته ضرورية النتيجة – وفي نسخة « المنتجة » – بينة بنفسها لا تحتاج إلى حجة .

كذلك وجد - وفي نسخة « وجه » \_ الذي هو عكسه بعيداً عن - وفي نسخة « من » — الطبع ، يحتاج في إِبانه قياسية — و في نسخة « قياسيته » — ما ينتج – وفي نسخة « ينتج » بدون كلمة «ما » – عنه – وفي نسخة « منه » — إِلَى كُلْفَة شَاقَة مَتْضَاءَفَة — وَ فَي نَسْخَة « مَتْضَاعَفَة شَاقَة » — ولا كاد يسبق إلى الذهن والطبع قياسيته .

وذلك لأن الأول هو المرتب على الترتيب الطبيعي .

والرابع مخالف له في مقدمتيه جميعاً ، فهو بعيد جداً عن الطبع .

وإذا كان من عادتهم بيان الشكلين الآخرين بعكس إحدى المقدمتين ليرجع إلى الشكل الأول ، ووجدوا بيان الرابع محتاجاً إلى عكس المقدمتين جميعاً ، حكموا بأنه بشتمل على كلفة شاقة متضاعفة .

واعلم أن الشكلين الآخرين ، وإن كانا يرجعان إلى الأول بعكس إحدى المقدمتين ، السا بحيث يكون الأول مغنياً عهما ؛ وذلك لأن من المقدمات ما يكون له وضع طبيعي بغيره العكس عن ذلك .

> كقولنا : الجسم منقسم ، والنار ليست بمرئية . فإن عكسهما ليس بمقبول عند الطبع ذلك القبول .

<sup>(</sup>١) وضع المصحح هذا ففس الرمز الذي وضعه عند عبارة « وما أجاب به على سبيل الشك» السابقة ، وحالم به إلى نفس العبارة التي في الهامش ، والتي أدخلناها سابقاً بين عبارة « وما أجاب على سبيل الشك» وعبارة. نسب

« يبين » — (٢) الشكل الأول : — وفى نسخة بدون عارة « الشكل الأول » — — وفى نسخة « منتج » — وفى نسخة « منتج » قد «الطبع» — القرينة :

أن تكون صغراه موجبة ، أو في حكم الموجبة إن — وفي نسخة « أو في حكمها أن » وفي رابعة « أو في حكمها أن » حكمها أن » وفي رابعة « أو في حكمها أن » \_ كانت ممكنة ، أو كانت وجودية تصدق إيجاباً ، كما تصدق سلباً .

وهذه قسمة القياس بحسب العوارض .

قوله (ولا ينتج منها شيء عن جزئيتين) وذلك لأن ما يتعلق به الحكمان ، من الأوسط ،

بمكن أن يكون متحداً فيهما .

ويمكن أن لا يكون .

فلا ينتج الإيجاب ولا السلب .

قوله [ وأما عن سالبتين ففيه نظر ] المنطقيون قد حكموا بالقول المطلق أن القياس لا ينعقد عن سالبتين .

والشيخ قد حقق انعقاده فى بعض الصور ، وهو أن تكون السالبة فى إحدى المقدمتين ن قوة ، الموجبة ، ولذلك قال ( ففيه نظر ) .

(٢) أقول : المحصورات الأربع ممكنة الوقوع ؛ في كل مقدمة .

فالاقترانات الممكنة بحسبها تكون ستة عشرة في كل شكل .

لكن بعضها ينتج ويسمى (قياساً) وبعضها لا ينتج ويسمى (عقيما) .

وإذا اعتبرت الجهات فى المقدمتين فى الضروب المنتجة ، حصلت ضروب من المختلطات ، عددها ما يحصل من ضروب عدد تلك الجهات فى نفسه .

ولكل شكل شرائط فى أن ينتج ، هى أسباب الإنتاج. وفقدامها أسباب العقم . فللشكل الأول شرطان : ووجد القسمان الباقيان ، وإن لم يكونا كيني - وفي نسخة « يبين » - قياسية ما فيهما - وفي نسخة « فهما » - من الأقيسة ، قريبين - وفي نسخة « قياسية ما فيهما - من الطبع ، يكاد الطبع - وفي نسخة بدون كلمة «الطبع» - الصحيح لقياسيهما - وفي نسخة « لقياسهما » - قبل أن يبين - وفي نسخة « يبين » - ذلك أو يكاد بيان ذلك يسبق إلى الذهن من نفسه ، فتلحظ لمية وفي نسخة « عليه » - قياسيته - وفي نسخة « قياسته » - عن قرب .

ولهذا صار لهما قبول، ولعكس الأول اطراح.

وصارت الأشكال الاقترافية الحملية الملتفت إليها ثلاثة :

ولا ينتج شيء منها عن جزئيتين .

وأما عن سالبتين ففيه نظر سنشرح — وفى نسخة « وسنشرح » — اك — وفى نسخة « ذلك » —

ومثالهما إنما يختص بالوقوع فى شكل من الأشكال بعينه ، لا ينبغى أن يتكلف بردها إلى غير ذلك الشكل .

وإذا كان ذلك كذلك ؛ فللشكل الرابع أيضاً غناء لا يقوم غيره مقامه :

ر. أما فى الضروب التى ترتد ؛ بقلب المقدمات إلى الشكل الأول ؛ فلأن من المطالب ما هو كذلك .

و إما فى الضروب التى لا تريد بقلب المقدمات إلى الشكل الأول ، فللمقدمات والمطالب جميعاً .

واعلم أن القياس ينقسم

إلى كامل .

وإلى غير كامل . والكامل في الحمليات هو أكثر ضروب الشكل الأول ، لا غير ، (٣) وقرائنة القياسية بينة الإنتاج .

وهذا الشرط يفيد تأدية الحكم الواقع على الأوسط إلى الأصغر ، لعمومه جميع ما يدخل في الأوسط .

ولولاه لما علم أن الجزء الذي وقع عليه الحكم من الأوسط ، هل هو الأصغر ؟ أم لا ؟ فإن كلا الأمرين محتمل ، كما أن الحكم بالإنسان على بعض الحيوان يقع على الناهق ، وهما داخلان فيه .

وقد ظهر مما تقرر أن حكم النتيجة فى الضرورة واللاضرورة ، أو الدوام ، واللادوام ، حكم الكبرى ، بشرط كون الصغرى فعلية ؛ لأن الأصغر ، إذا كان داخلاً فى الأوسط بالفعل ، كان الحكم عليه حكماً على الأصغر ، أى حكم كان .

(٣) فهذان الشرطان أعنى:

إيجاب الصغرى.

وكلية الكبرى .

يوجدان معاً في أربع قرائن من الستة عشر (١) المذكورة .

فإن الإيجاب:

إما كلي وإما جزئي .

والكلية إما :

إيجابية أو سلبية .

ومضروب الاثنين في نفسه أربعة .

فإذن القرائن القياسية أربعة .

والباقية عقيمة ، لفقدان أحد الشرطين ، أو كليهما .

وإذا كانت الصغريات موجهة بجهات تستلزم سالبها من جهها ، كانت القرائن القياسية ثمانية .

وجميع هذه القرائن بينة الإنتاج في هذا الشكل لما نذكره .

قوله :

(١) كذا في الأصل.

فيدخل أصغره فى \_ وفى نسخه «تحت » — الأوسط . وتكون كبراه كلية ؛ ليتأدى حكمها إلى الأصغر لعمومه جميع ما يدخل فى الأوسط .

الأول: كون الصغرى موجبة ، أو فى حكم الموجبة ، أى تكون سالبة يلزمها موجبة ، أو مساوية لها ، كموجبة الوجودية اللادائمة لسالبتها ، أو أعم منها كالموجبة الوجودية اللاضرورية للسالبة اللادائمة ؛ فإن هذه السوالب قد تنتج بقوة تلك الموجبات ، وتكون النتائج هى نتائج الموجبات .

والممكنة في قول الشيخ [ بأن تكون صفراه موجبة ، أو في حكمها ، بأن كانت مكنة] ينبغي أن يحمل على ما يكون ممكناً في طبيعته ، والحكم الإيجابي حاصل فيه بالفعل. لأن الممكن الصرف لا يقتضي دخول الأصغر في الأوسط بالفعل.

وقد حكم الشيخ به ها هنا ؛ فإنه قال [ فيدخل أصغره في الأوسط].

واعلم أن ها هنا موضع نظر ؛ وذلك أن مثل هذا القياس ، أعنى الذى تكون صغراه في قوة الموجبة ، لا يكون منتجاً لذاته ، بل لغيره .

وقد اعتبر هذا القيد في حد القياس .

والتحقيق فيه : أن السلب والإيجاب في أمثال هذه القضايا ، إنما يكونان في العبارة فقط . ويكون ربط محمولاتها إلى موضوعاتها ، في نفس الأمر ، بالإمكان المحتمل للطرفين . أو الوجود المشتمل عليهما .

فهي إنما تنتج لتلك النسبة لذاتها ، لا للإيجاب والسلب اللفظيين .

وهذا الشرط ، أعنى الأول ، يفيد دخول الأصغر فى الأوسط الذى به يعلم أن الحكم الواقع على الأوسط ، شامل للأصغر الداخل فيه .

ولولاه لما علم أن ذلك الحكم ، هل يقع على ما يخرج من الأوسط ؟ أم لا ؟ فإن كلا الأمرين محتمل .

كما أن الحكم بالحيوان على الإنسان يقع على الفرس ، ولا يقع على الحجر ، وهما خارجان عنه .

والشرط الثاني : كون الكبرى كلية .

دخل ذلك البعض من [ج] الذي هو [ب] فيه ، فتكون قرائنه القياسية هذه الأربع .

(٧) وذلك إذا كان:

كل(١) [ج] [ب] بالفعل كيف كان.

وأما إذا كان كل [ج] [ب] بالإمكان — وفى نسخة « بإمكان » — فليس يجب أن يتعدى الحكم .

من [ب] إلى [ج] تعدياً بينا

والرابع سالبة جزئية .

فهذه هي الضروب الأربع ، وقد أنتجت المحصورات الأربع .

وله:

(٧) أقول: معناه: أن كون إنتاج هذه القرائن، وكون النتيجة تابعة للكبرى في الجهات المذكورة، إنما يكون بيناً، إذا كان الأصغر داخلاً بالفعل في الأوسط. وذلك يكون في الصغريات الفعلية، موجبة كانت أو سالبة، يلزمها موجبة فعلية. أما إذا كانت الصغرى بالإمكان، فليس تعدى الحكم من الأوسط إلى الأصغر نعدياً بيناً، بل إنما يتعداه بالقوة فقط، ويحتاج إلى بيان.

والحاصل: أن قياسات هذا الشكل كاملة إذا كانت الصغرى فعلية. وغير كاملة ، إذا كانت ممكنة. والصغرى التي يكون الحكم فيها بالقوة: إما أن يؤلف مع كبرى أيضاً بالقوة.

(٤) فإنه إذا كان:

كل [ج] هو [ب]

ثم قلت : وكل <sup>(۱)</sup> [ب] هو بالضرورة ، أو بغيرها <sup>(۲)</sup> [۱] كان [ج] أيضا [۱] <sup>(۳)</sup> على تلك الجهة

(ه) وكذلك إذا قلت:

بالضرورة لا شيء من [ج] [ب] (نا) أو بغير الضرورة .

دخل [ج] تحت الحكم \_ وفى نسخة « الحكم الأول » \_ لا محالة .

(٦) وكذلك\_وفى نسخة «وكذا »\_إذا قلت:

بعض [ج] [ب]

ثم حكمت على [ب] أيَّ حكم كان ، من سلب أو إيجاب ، بعد أن يكون عاماً لكل [ب] .

(٤) هذا هو الضرب الأول فينتج موجبة كلية تابعة للكبرى فى الضرورى واللاضرورة قوله :

(٥) وهذا هو الضرب الثانى وينتج سالبة كلية كذلك .

قوله :

(٦) وهذان الضربان صغراهما موجبة جزئية ، وكبراهما كلية : إما موجبة ، أو سالبة وهما الثالث والرابع .

والثالث ينتج موجبة جزئية .

<sup>(</sup>١) وفي نسخة بدون كلمة (كل).

<sup>( 1 )</sup> وفي نسخة « كل » بدون « الواو » العاطفة .

<sup>(</sup> ٢ ) وفي نسخة « أو بغير الضرورة »

<sup>(</sup>٣) وفي نسخة بدون (١).

<sup>( ؛ )</sup> وفي نسخة (ب ) ( ا ) .

(٨) لكنه إن كان الحكم على [ب] بالإمكان – وفي نسخة « يامكان » – كان – وفي نسخة « لكان » – هناك إمكان إمكان . وهو قريب من أن يعلم الذهن أنه إمكان ؛ فإن ما يمكن أن يمكن قريب عند الطبع الحكم بأنه ممكن .

أو مع كبرى فعلية ، ولكن غير ضرورية .

أو مع كبرى ضرورية .

فهذه ثلاث اختلاطات محتاجة إلى البيان.

وكان من عادة المنطقيين بيانها بالحلف ، والرد إلى الاختلاطات الفعلية من الشكلين الآخرين ، وليس فيه زيادة وضوح ، مع الاشمال على خبط كثير ، وسوء ترتيب فعدل الشيخ من تلك الطريقة في هذا الكتاب ، وبينها ببيانات ثلاثة.

( A ) هذا بيان الاختلاط الأول ، وهو الاختلاط من الممكنتين . وقد اكتبى فيه بأن الذهن يعلم بسهولة ، أن ما يمكن أن يمكن يكون ممكناً ؛ وذلك لأن الشيخ يميل إلى أن هذا الاختلاط كامل غير محتاج إلى زيادة بيان .

و بنان ذلك أن الممكن هو ما لايلزم من فرض وجوده محال؛ فإذا فرضأن (ج) الذي يمكن أن يكون ما يمكن أن يُكون (١) مثلاً ، خرج من الإمكان الأول إلى الوجود ، فقد سقط الإمكان الأول ، وصار حينئذ هوما يمكن أن يكون (١) بحسب ذلك الفرض .

ثم إذا فرض مرة أخرى أنه موجود ، فقد سقط الإمكان الثانى أيضاً ، وصار (ج) بالوجود (١) من غير لزوم محال .

وكل ما يصير بالفرض موجوداً من غير لزوم محال ، فهو ممكن .

فإذن ( ج) يمكن أن يكون (١).

والوجه في أن هذا الحكم ليس بموجود في الذهن ، وقريب من الموجود فيه أنه إنما يحصل فيه من انعكاس قولنا :

كل ما ليس بممكن يمتنع أن يكون ممكناً ، وهو أولى فى الأذهان ، عكس النقيض إلى قولنا : فكل ما لا يمتنع أن يكون ممكناً ، فهو ممكن ، وهو المطلوب . قوله :

(٩) لكنه إذا كان كل [ج] [ب] بالإمكان الحقيق الخاص.
 وكل [ب] [١] بالإطلاق.

جاز أن أن يكون كل – وفى نسخة بدون كلمة «كل» – [ج] [ا] بالفعل، وجاز أن يكون بالقوة، وكان – وفى نسخة « فكان » – الواجب ما يعمهما من الإمكان العام.

( 9 ) وهذا بيان الاختلاط الثاني .

وهو الاختلاط من ممكن ومطلق .

فينتج ممكناً .

وذلك لأن الممكن إذا فرض موجوداً ، صار الاختلاط من مطلقتين ، ويكون إنتاجه بيناً ، ولا يلزم منه محال .

فإذن هو ممكن ، ولا يجب أن ينتج مطلقاً ؛ لأن الحكم على الأصغر ربما لا يكون بالفعل ، إلا عند كونه أوسط بالفعل ، وهو مما لا يخرج إلى الفعل أبداً ، كما إذا قلنا : كل إنسان كاتب بالإمكان .

وكل كاتب مباشر للقلم بالإطلاق .

فلا يلزم منه كون كل إنسان مباشراً للقلم بالإطلاق ، بل بالإمكان ، وربما يكون بالفعل ، كقولنا :

كل إنسان كاتب بالإمكان.

وكل كاتب يتحرك بالإطلاق .

فكل إنسان يتحرك بالإطلاق .

والإمكان العام فى قول الشيخ ( فكان الواجب ما يعمهما من الإمكان العام) لا ينبغى أن يحمل على الذى يعم الضرورى وغير الضرورى ، بحسب الاصطلاح ، بل ينبغى أن يحمل على ما يعم القوة والفعل ، وهو العام بحسب اللغة .

وذلك لأن الممكن قد يقع .

على ما خرج إلى الفعل كالوجوديات .

ومعنى ذلك أنه لا يزول عنه البتة مادام موجود الذات ، ولاكان زائلاً عنه ، لا مادام [ ب ] فقط .

وهو — وفى نسخة « ولو » — كان إنما يحكم — وفى نسخة «حكم» — عليه بأنه [ ا ] عندما يكون [ ب ] ، كان قولنا :

كل [ب] [ا] بالضرورة كاذبًا، على ما علمت.

لأن معناه كل موصوف بأنه [ ب ] دائمًا أو غير دائم ؛ فإنه موصوف بالضرورة أنه [ ا ] ما دام موجود الذات ، كان [ ب ] أو لم يكن

والشيخ بيَّن أنه ينتج ضرورياً . رِ

وكلامه ظاهر .

وكانت النتيجة ضرورية ، كما مر .

وكل ما كان ضرورياً فهو فى جميع الأوقات ضرورى .

فإذِن كانت النتيجة قبل فرضنا أيضاً ضرورية .

والأوسط فى هذا القياس لم يفد كونها ضرورية فى نفس الأمر . بل أفاد العلم به . وقد حصل من هذا البحث أن الكبرى الضرورية ، مع جميع الصغريات الفعلية وغير الفعلية ينتج ضرورية .

والكبرى الغير الضرورية ، إن كانت مع الصغرى فعليتين ، ينتج فعلية . وإن كانت إحداهما ، أوكلتاهما ممكنة ، ينتجممكنة .

والكبرى المحتملة لهما تنتج محتملة فعلية ، أو غير فعلية .

فبعض النتائج يتفق أن تكون تابعة للكبرى .

كالحاصلة من صغرى فعلية ، مع أى كبرى اتفقت ، بشرط أن لا تكون وصفية . وبعضها يتفق أن تكون تابعة للصغرى .

كالحاصلة من ممكنة ومطلقة ، عامتين أو خاصتين . وبعضها يتفق أن تكون بخلافهما . (١٠) فإن كان كل – وفى نسخة بدون كلمة «كل» – [ب][ا] بالضرورة، فالحق أن النتيجة تكون ضرورية .

ولنورد فى بيان – وفى نسخة « لبيان » – ذلك وجهاً قريباً فنقول : لأن – وفى نسخة « أن » – [ ج ] إذا صار [ب] صار محكوماً عليه أن – وفى نسخة « بأم » – [ ا ] محمول عليه بالضرورة .

وقد يقع على ما لم يخرج إلى الفعل ، بل هو بالقوة بعد ، كالاستقبالى على ما قررناه فالاختلاط إذا كان من ممكن بالقوة المحضة ، ومطلق ؛ كانت النتيجة ممكنة بإمكان شامل لهما ، ولا يجب أن يكون بالقوة المحضة ، كما إذا قلنا :

زيد يمكن أن يكتب بذلك الإمكان . ثم قلنا :

وكل من يكتب ، فهو مباشر للقلم .

ينتج فزيد مباشر للقلم بالإمكان ، لا بالقوة المحضة ؛ لأنه ربما باشر القلم بالفعل في غير حال الكتابة التي هي بالقوة بعد ، بل بإمكان شامل للفعل والقوة معاً . فهذا هو المناسب . وقد صرح به الشيخ في غير هذا الكتاب .

وأما إن حمل الإمكان العام على ما يعم :

الضرورة ، واللاضرورة .

وحمل الإطلاق فى قوله (وكل «ب» « ١ » بالإطلاق أيضاً) على الإطلاق العام كما ذهب إليه الفاضل الشارح .

كان صادقاً .

إلا أنه لا يكون مناسباً للبحث الذى نحن فيه ، ولا يكون القول بأن ما يعم « الفعل والقوة » هو الإمكان العام ، صحيحاً ؛ فإن الإمكان الحاص أيضاً قد يعمهما من وجه آخر قدله :

(١٠) وهذا بيان الاختلاط الثالث ، وهو الاختلاط :

من ممكن . وضرورى .

وقد زعم جمهور المنطقيين أنه ينتج ممكناً .

كالحاصلة من ممكنة ومطلقة ، إحداهما عامة والأخرى خاصة ؛ فإن النتيجة تكون في الإمكان كالصغرى ، وفي العموم والخصوص كالكبرى .

وفى إنتاج الصغرى الممكنة مع غيرها موضع نظر . وهو أنا إذا حكمنا على كل (ب) أى حكم كان ، بأنه (١) أو ليس ب(١) فإن مرادنا أن ذلك الحكم واقع على كل ما هو (ب) بالفعل ، لا على كل ما يمكن أن يكون (ب) كما قررناه من قبل .

فإن كان (ج) فى الصغرى يمكن أن يكون (ب) ولا يصير شيء منه (ب) ولا فى وقت من الأوقات بل يكون (ب) دائم السلب عن كل واحد منه من غير ضرورة . فإن الحكم على كل (ب) لا يتناوله بوجه البتة .

وحينئذ يمكن أن يكون الحكم عليه مخالفاً للحكم على (ب) وذلك لأن ما يمكن أن يكون (ب) يحتمل أن ينقسم : :

إلى ما يوصف بر (ب) بالفعل.

وإلى ما لا يوصف بـ ( ب ) دائماً من غير ضرورة .

و يكون للقسم الأول حكم :

إما ضروري بحسب الذات ، أو غير ضروري .

ويكون للقسم الثانى حكم مناقض لذلك الحكم .

ولا يُلزم من حكمنا على ما هو بالفعل (ب) أن يدخل فى ذلك الحكم ما هو بالإمكان (ب) ولا يكون بالفعل دائماً .

وهذا الإشكال إنما يهزم على القول بجواز وجود حكم دائم غير ضرورى كلى

وإنما يندفع الاحتمال المؤدى إلى هذا الإشكال فى باب خلط الممكن الضرورى انعكاس قولنا:

كل ما ليس بضروري بحسب الذات فهو يمتنع أن يكون ضرورياً بحسبه .

وهذا ضرورى إلى قولنا : كل مالا يمتنع أن يكون ضرورياً ، فهو ضرورى بالضرورة؛ على طريق عكس النقيض .

قوله :

(١١) لكن الصغرى إذا كانت ممكنة أو مطلقة تصدق معها السالبة \_ وفى نسخة « السالب » — جاز أن تكون سالبة وتنتج ؛ لأن الممكن الحقيق سالبه لازمُ موجبه .

(١٢) فتكون إذن النتيجة في كيفيتها وجهتها تابعة الكبرى في كل موضع من قياسات هذا الشكل ، إلا إذا كانت الصغرى ممكنة خاصة – وفي نسخة « ممكنة خاصة سالبة » – والكبرى وجودية – وفي نسخة بإضافة « فإن النتجة ممكنة خاصة » – أو الصغرى مطلقة خاصة سالبة – وفي نسخة بدون كلمة « سالبة » – والكبرى موجبة ضرورية ؛ فإن النتيجة موجبة ضرورية ، فإن النتيجة موجبة ضرورية ، إلا – وفي نسخة « وإلا » – في شيء – وفي نسخة بزيادة « آخر » – نذكره .

(١١) أقول : يريد أن الصغرى السالبة إذا استلزمت موجبة تنتج أيضاً ما تنتج الوجبة بقوتها .

وليس هذا تكرارا لما ذكره فى صدر الباب ؛ لأن المذكور هناككان خاصاً بالفعليات وها هنا قد حكم على الوجه الشامل للقوة والفعل ؛ لأن الحكم العام لا يتمشى إلا بعد بيان إنتاج الصغريات الممكنة مع غيرها .

وهذا ما خالف الشيخ فيه الجمهور ، وقد وعد شرحه حين قال : ( فأما عن سالبتين نقبه نظر سنشرح لك) .

( ١٣ ) أقول : ذهبقوم من المنطقيين إلى أن نتائج هذا الشكل تتبع أخس المقدمتين الكمية والحيفية والجهة جميعاً .

أى إذا وقع فى إحدى المقدمتين حكم جزئى ، أو سلبى ، أو غير ضرورى ، كانت السجة كذلك .

وقد حقق الشيخ أنها ليست كذلك مطلقاً ، بل هى تابعة فى الكمية للصغرى ، وفى الكيمية للصغرى ، وفى الكيمية والحهة للكبرى ، إلا فى موضعين .

ولا تلتفت إلى ما يقال من أن التيجة – وفى نسخة « إلى ما قال من النتيجة» وفى أخرى «إلى من يقول بأن » – التيجة تتبع أخس المقدمات – وفى نسخة «المقدمتين» – فى كلشىء ، بل فى الكيفية والكمية – وفى نسخة «فى الكيفية الكمية » – ، وعلى الاستتناء المذكور ·

أحدهما : تقدم ذكره ، وهو أن تكون الصغرى ممكنة ، والكبرى غير ضرورية ؛ فإن النتيجة تكون بالفعل والقوة ، تابعة للصغرى ، لا للكبرى .

إن كانت عامة ، أنتجت كالصغرى ، موجبة ضرورية .

وإن كانت خاصة ، لم يكن الاقتران قياساً ؛ لتناقض المقدمتين .

فقول الشيخ [ تكون إذن النتيجة فى كيفيتها وجهتها . . . إلى قوله : فإن النتيجة ممكنة خاصة ] ظاهر .

وقوله بعد ذلك [ أو الصغرى مطلقة خاصة ، والكبرى موجبة ضرورية ؛ فإن النتيجة موجبة ضرورية ] غير مطابق لما مر ؛ لأن ظاهر الكلام يقتضى عطف هذا الكلام بلفظة « أو »على ما قبله أى على ما استثناه ، مما لا تكون النتيجة فيه تابعة للكبرى .

وليس هذا كما قبله ؛ فإن النتيجة فيه تابعة للكبرى على ما صرح به . فني هذا الموضع قد وقع فيه تفاوت في النسخة .

وقد غلب على ظن الفاضل الشارح : أنه وقع في سياقة الكلام تقديم وتأخير من سهو

قال : وتقدير الكلام هكذا : لكن الصغرى إذا كانت ممكنة ، أو مطلقة ، يصدق معها السالبة ، جاز أن تكون سالبة .

وتنتج ؛ لأن الممكن الحقيقي سالبه لازم موجبه ، أو الصغرى مطلقة خاصة ، والكبرى موجبة ضرورية .

فإن النتيجة موجبة ضرورية

قال : والفائدة في ذكر ذلك ، أنه حكم في الكلام الأول ، بأن الصغرى السالبة منتجة وبهذا الكلام يتبين وفي سخة « بُسِيِّن » – أن الصغرى السالبة قد تنتج نتيجة موجبة برورية .

ثم بعد ذلك يستأنف فيقول : فتكون إذن النتيجة فى كيفيتها وجهتها ، تابعة للكبرى فى كل موضع من قياسات هذا الشكل ، إلا إذا كانت الصغرى ممكنة خاصة ، والكبرى وجودية ؛ فإن النتيجة ممكنة خاصة ، إلا فى شىء نذكره ، وهو :

ما إذا كانت الصغرى ضرورية ، والكبرى عرفية على ما يجيء بيانه .

وعلى هذا التقدير يكون نظم الكلام مستقيما .

فهذا ما ذهب إليه الفاضل الشارح ها هنا .

أقول: ويحتمل أيضاً أن يكون كل واحدة من لفظى «الصغرى» و «الكبرى» قد ندلت بالأخرى سهواً ، ويكون نظم الكلام بعد ما مر على ترتيبه المذكور هكذا ، إلا إذا كانت الصغرى ممكنة خاصة ، والكبرى وجودية ؛ فإن النتيجة ممكنة خاصة . أو الكبرى مطلقة خاصة ، والصغرى موجبة ضرورية ؛ فإن النتيجة موجبة ضرورية إلا في شيء نذكره . وعلى هذا التقدير يكون المراد من قوله [ أو الكبرى مطلقة خاصة ، والصغرى موجبة ضرورية ] هو الاستثناء الثانى .

ويريد بالمطلقة الحاصة ، المطلقة العرفية ؛ فإنه قد عبر عن العرفية أيضاً بهذه العبارة ، في ( النهج الحامس ) حين قال : ( فإن أردنا أن نجعل للمطلقة نقيضاً من جنسها ، كانت الحيلة فيه ، أن نجعل المطلقة أخص مما يوجبه نفس الإيجاب والسلب المطلقين)

ويكون قوله ( إلا فىشىء نذكره ) استثناء آخر عن قوله (فإن النتيجة موجبة ضرورية) وتقديره, : إلا إذا كانت المطلقة العرفية ، لا دائماً ؛ فإنها لا تنتج مع صغرى الضرورية لذكره .

وقد يستقيم الكلام على هذا التقدير أيضاً ، والتعسف فيه أقل مما كان فيما ذكره الشارح ؛ لأن ذلك يحتاج إلى حذف سطر من ــ وفى نسخة « فى » أــ موضع ، وإلحاقه بموضع آخر يستغنى فيه عنه ــ وفى نسخة « عنهما » ــ بنوع من التأويل . وإلى زيادة « الواو » فى قوله ( إلا فى شىء نذكره . )

(۱۳) واعلم أنه إذا كانت الصغرى ضرورية – وفى نسخة «موجبة ضرورية » — والكبرى وجودية صرفة ، من جنس الوجودى ، بمنى – وفى نسخة «معنى» — مادام الموضوع موصوفًا بما وصف به ، لم ينتظم منه — وفى نسخة « فيه » وفى أخرى بحذفهما جميعاً — قياس صادق المقدمات ؛ لأن الكسرى تكون كاذبة ؛ لأنا إذا قلنا:

كل [ج] [ب] بالضرورة.

ثم قلنا : وكل [ب] — وفي نسخة بزيادة [ ا ] — فإنه يوصف — وفي نسخة « موصوف » — بأنه [ ١ ] مادام موصوفًا بـ [ ب ] لا دامًا .

قوله : ( بل في الكيفية والكمية ، وعلى الاستثناء المذكور) أي ليس الأمر كما ذهبوا إليه في أن النتيجة تتبع أخس المقدمتين في كل شيء ، بل إنما تتبعها في الكيفية والكمية،

وعلى الاستثناء المذكور فى الكيفية ، وهو :

أنها من الممكنات والوجوديات لا تتبع أخس المقدمتين في السلب ، بل تتبع الكبرى .

(١٣ أقول : المراد أن الصغرى الضرورية ، والكبرى العرفية الوجودية ، لا يمكن أن

مثاله : أن نقول : كل فلك متحرك بالضرورة

وكل متحرك متغير ، لا دائمًا ، بل ما دام متحركاً .

وذلك لأن الكبرى تقتضى

دوام الأكبر ، بحسب وصف الأوسط

ولا دوامه بحسب ذاته .

فيلزم منه لا دوام الأوسط أيضاً بحسب ذاته ؛ لأن الوصف لو كان دائماً للذات. والأكبر كان دائماً للوصف.

حكمنا أن ـ وفي نسخة « بأن » – كل ما يوصف بـ [ ب ] إنما يوصف به وقتاًما ، لا داعًا .

وهذا خلاف الصغرى ·

بل يجب أن تكون الكبرى أعم من هذه ، ومن الضرورية – وفي نسخة « والضرورية »\_حتى يصدق.

وحينئذ فإن – وفى نسخة « وإن » – نتيجتها تكون ضرورية لا تتبع الكىرى .

فيلزم أن يكون الأكبر أيضاً دائماً للذات ؛ فإن وصف الدائم للدائم ، دائم . لكنه فرض لا دائماً بحسب الذات . هذا خلف .

فظهر أن الكبرى في هذا المثال ، تقتضي أن كل ما يوصف بأنه متحرك ؛ فإن هذا الوصف له يكون لا دائماً.

والصغرى المشتمل (١) على أن الفلك يوصف بأنه متحرك دائماً ، تقتضي أن بعض ما بوصف بأنه متحرك ، فهذا الوصف له ، يكون لا دائماً . وهذا مناقض للأول .

فإذن لا ينتظم منهما قياس صادق المقدمات.

والتعليل الصحيح لكون هذا التأليف ليس بقياس ؛ هو بوقوع التناقض فيهما .

وأما التعليل بكذب الكبرى كما يُقتضيه قول الشيخ حين قال ( لأن الكبرى قد تكون كاذبة ) يستقيم أيضاً على وجه ، وهو أن الصغرى لما وضعت قبل الكبرى ، على أنها صادقة مُ اتبعت بكبرى تناقضها ، على أما هي الكاذبة ؛ لأن المناقض لما فرض صادقاً يكون

> وقد صرح الشيخ في بعض كتبه بهذا الوجه . وما ذهب إليه ( صاحب البصائر) وهو أن التعليل ينبغي أن يكون :

<sup>(</sup>١) لعلها (المشتملة).

<sup>(</sup>٢) ليته قال : يكون لا محالة مفروض الكذب.

الفصل الخامس

إشارة

إلى الشكل الثاني

- وفى نسخة بعدم ذكر عنوان فصل فى هذا المقام مع استمرار الكلام متصلا بالكلام السابق ، مبتدأ بعبارة « الشكل الثانى » -

(١) الثانى – و في نسخة « الشكل الثانى » –

اعلم أن الحق في هذا الشكل هو — وفي نسخة بدون كلمة « هو » — أنه لا قياس فيه .

كل متحرك متغير ، ما دام متحركاً .

وكل متغير جسم .

أو قلنا :

كل إنسان نائم .

وكل نائم ساكن ما دام نائماً .

فإن النتيجة فيهما لا تكون وصفية .

أما إذا كانتا وصفيتين ، فالنتيجة تكون وصفية مثلهما .

فغي المثال الثاني من هذين المثالين ، لا تكون النتيجة تابعة للكبرى .

واعلم أن مخالفة النتيجة للكبرى ، وإن كانت تقع فى مواقع كثيرة ، بحسب اختلاف الحهات المذكورة ، إلا أن جميعها يرجع إلى هذه المواضع الثلاثة .

ومن ضبط هذه الأصول التي ذكرناها ، فقد يقدر على معرفة جميعها مفصلا ، إن ساعده التوفيق والله المستعان .

(١) أقول: هذا الشكل لا ينتج مع الاتفاق في الكيف والجهة ؟ لأن الإنسان والفرس يشتركان في

حمل الحيوانية عليهما

وهذا أيضاً استثناء.

وإنما تكون ضرورية؛ لأن [ج] يدوم بدوام [ب] – وفى نسخة « لأن [ج] يدوم [ب] » – فيدوم [ا] بالضرورة .

إما بكذب الكبرى .

وإما باختلاف الأوسط الذي يخرج القياس عن أن يكون قياساً .

وذلك لأنا إذا جعلنا اللادائم في الكبرى جزءا من الموضوع ، حتى تصير القضية :

كل متحرك لا دائماً ، فهو متغير .

لم تكن الكبرى كاذبة ؛ بل كان الأوسط مختلفاً .

فليس بشيء ؛ وذلك لأن هذا التقدير يخرج

اللادائم عن أن تكون جهة

والقضية عن أن تكون عرفية .

وذلك غير ما نحن فيه .

وعلى التقديرين ؛ فإن هذا التأليف ليس بقياس ؛ لأنه ليس بمنتج .

قوله ( بل يجب أن تكون الكبرى أعم ) أى إذا كانت الكبرى عرفية مطلقة محتملة للدوام أو اللادوام ، فالواجب أن يحمل مع الصغرى الضرورية على الدوام ، ليمكن اجتماعهما على الصدق .

وحينئذ يصير الاقتران من ضرورية ، ودائمة . وتنتج دائمة .

قال الشيخ (وحينئذ فإن نتيجها تكون ضرورية) لأنه لم يعتبر الفرق بين الضرورة والدوام ها هنا ؛ فإن اعتبار الفرق يقتضى كون النتيجة ضرورية ؛ إذا كانت الكبرى ضرورية بحسب الوصف ، ولا ضرورية بحسب الذات ، ودائمة إذا كانت دائمة بحسب الوصف ، ولا دائمة بحسب الذات .

قال : ﴿ وَهَذَا أَيْضًا اسْتَثَنَاء ﴾ وذلك لأن النتيجة تخالف الكبرى في الجهة .

والشيخ اُستثنى موضعين : وينبغى أن يلحق بهما موضع آخر ؛ وهو أن تكون الكبرى وحدها وصفية ؛ فإن النتيجة تكون وصفية وذلك لأن الوصف ، إذا اختص بإحدى المقدمتين سقط اعتباره في النتيجة ، كما إذا قلنا :

فإن الخلاف فيهما - وفي نسخة « فيها »-ذلك بعينه ، ولا قياس منهما - وفي نسخة « منها » - عندنا في هذا الشكل .

(٢) وذلك لأن الشيء الواحد، بل الشيئين المحمول أحدهما على الآخر قد يوجد شيء لاأيحمل وفي نسخة «شيء يحمل» — عليه أو عليهما بالإيجاب المطلق، ويسلب بالسلب المطلق.

فإذن الاختلاف في الكيف كيف كان لا يكفي في حصول هذا الشرط . فهذا شرط .

و يُحتاج هذا الشكل في الإنتاج إلى شرط آخر ، وهو كون الكبرى كلية ؛ وذلك لأن حصول الشرط الأول ، مع جزئية الكبرى ، لا يقتضي إلا المباينة

بين الأصغر

وبعض الأكبر.

ولا يعلم هل بينهما ملاقاة فى البعض الآخر ؟ أم لا ؟

فإذِن لا يمكن أن يسلب الأكبر عن الأصغر ، كما إذا :

حملنا الأسود على الغراب . .

وسلبناه عن بعض الحيوانات ، أو عن بعض الناس .

فإنه لا يلزم منه سلب الحيوان ، عن الغراب ، ولا حمل الإنسان عليه .

وإذا تقررت هذه الأصول فنقول:

جمهور المنطقيين ذهبوا إلى أن المطلقات ، والوجوديات ، قد تنتج في هذا الشكل ، بشرط الاختلاف في الكيف .

وبيتن الشيخ أن الحق أنه لا قياس في هذا الشكل عنها ، ولا عن المكنات، بسيطة ، ولا مخلوطة بعضها مع بعض .

أما مع الاتفاق في الكيف ، فبالاتفاق .

وأما مع الاختلاف فيه ، فيما بينه .

(٢) كالانسان قد يوجد شيء كالساكن يحمل عليه ويسلب عنه ، بالإيجاب

والسلب المطلقين ، فيقال : الإنسان ساكن .

عن — وفي نسخة « من » — مطلقتين بالإطلاق العام · ولا عن ممكنتين ·

ولا عن خلط منهما:

ولا شك فى أنه لاقياس فيه عن\_وفى نسخة «من» \_ مطلقتين، موجبتين أو سالبتين

ولا عن ممكنتين كيف كانت ·

بل إنما الخلاف أولا في المطلقتين إذا اختلفتا فيه ، في السلب والإيجاب.

فإِن الجمهور يظنون أنه قد يكون منهما قياس٠

ونحن نرى فيه غير ذلك \_ وفي نسخة « فيه ذلك » \_

ثم في المطلقات الصرفة ، والمكنات .

وسلب الحجرية عنهما

ولا يوجب ذلك حمل أحدهما على الآخر .

والإنسان والناطق يشتركان في ذلك الحمل والسلب بعيهما .

ولا يوجب سلب أحدهما عن الآخر .

وذلك لأن الأشياء المتباينة وغير المتباينة ، قد تشترك فى أن يحمل عليها ، أو يسلب عنها جميعاً ، شيء آخر .

فن شرط الإنتاج أن يختلف الحكمان بحيث لا يصح جمعهما على شيء واحد : حتى بجب منه تباين الطرفين ، ويفيد حكماً سلبياً .

والجمهور : ظنوا أن هذا الاختلاف هو الاختلاف بالإيجاب والسلب ، فحكموا بأن الشرط في إنتاج هذا الشكل اختلاف المقدمتين في الكيف .

والحق : أن المختلفتين في الكيف قد يجتمعان على الصدق ، كما في المطلقات والممكنات ، ولا يلزم من اختلافهما تباين الطرفين . وقد يوجب ويسلب – وفى نسخة « ويسلب معاً » – عن كل واحد من جزئيات المعنى الواحد، أو جزئيات شيئين أحدهما محمول على الآخر، ولا يوجب شيء من ذلك.

أن يكونالشيء مسلوبًا — وفي نسخة «أنالشيء مسلوب» — عن نفسه · أو أحد الشيئين مسلوب — وفي نسخة « مسلوبًا » — عن الآخر ·

وقد يعرض جميع هذا للشيئين – وفى نسخة بدون عبارة « للشيئين » – المسلوب أحدهما عن الآخر ، ولا يوجب ذلك أن يكون أحدهما محمولا على الآخر .

فلا يلزم إذن مما ذكر سلب وإيجاب — وفى نسخة « ولا إيجاب » ـ فلا تلزم نتيجة .

والشيئان المحمول أحدهما على الآخر ، كالإنسان والحيوان ، قد يوجد كـ ( الساكن ) يحمل عليهما ويسلب عنهما بالإيجاب والسلب المطلقين ، فيقال :

الإنسان ساكن .

الحيوان ليس بساكن .

والإنسان ليس بساكن .

الحيوان ساكن .

وقد يوجب ويسلب معاً عن كل واحد من جزئيات المعنى الواحد ، فيقال :

كل واحد من الناس ساكن .

لا واحد من الناس بساكن .

أو جزئيات شيئين محمول أحدهما على الآخر ، لكل واحد من الناس، وكل واحد من الحيوانات .

ولا يوجب شيء من ذلك :

(٣) والذين وفي نسخة « والذي » \_ يحتجون \_ وفي نسخة « يحتج» \_ به وفي نسخة بدون عبارة « به » \_ في الاستنتاج عن المطلقتين المختلفتي الكيفية . وكبراهما كلية ، مما \_ وفي نسخة « كما » \_ سنذكره ، فشيء لا يطرد في المطلق العام ، والوجودي العام ؛ لأن العمدة هناك إما العكس ؛ وهما لا ينعكسان في السلب أو الخلف ، باستعمال النقيض ، وشرائط النقيض فيهما \_ وفي نسخة « فيها » \_ لا تصح .

أن يكون الإنسان مسلوباً عن نفسه .

أو الحيوان مسلوباً عن الإنسان .

فقد يعرض جميع هذين الشيئين ، المسلوب أحدهما عن لآخر ، كالإنسان والفرس ، وذلك بأن يقال :

الإنسان ساكن .

الفرس ليس بساكن .

أو على العكس .

أو يقال :

كل واحد من أحدهما ساكن .

لا واحد من الآخر بساكن .

ولا يوجب ذلك أن يكون أحدهما محمولا على الآخر ، فلا يلزم من ذلك سلب وإيجاب يلزم نتيجة .

فإذن ليس ما يتألف من المطلقات والوجوديات بقياس .

والفاضل الشارح : فسر ( الشيء الواحد ) بر ( الجزئي الواحد ) كر زيد )

و ( الشيئين المحمول أحدهما على الآخر) بـ ( الجزئيين ) كهذا الإنسان وهذا الناطق .

وفيه نظر : لأن الحزئي من حيث هو جزئي ، لا يحمل على جزئي آخر إلا في اللفظ .

(٣) أقول: القائلون بأن الاقتران من مطلقتين قد ينتج ، يحتجون فى بيان الإنتاج ، نارة بعكس السالبة ، ورد الشكل إلى الأول ، وهو مبنى على أن سوالب المطلقات تنعكس. وتارة بالحلف ، وهو قولم فى اقتران:

کل (ج) (ب)

الإنسان ليس بساكن .

(٥) والحكم في الجهـة السالبة المنعكسة – وفي نسخة بزيادة «الكلية» –

ولا شيء من [١] [ب] — وفي نسخة « ولا شيء من [ ج ] [١] » — فلا شيء من [ ج ] [١] — وفي نسخة بدون عبارة « فلا شيء من [ ج ] [١] » — [ ج ] [١] » —

وكذلك خلط المطلق العام ، والوجودى ، بالضرورى فى هذه القضايا ، إنما يكون لشرط :

اختلاف الكيف .

وكلية الكبرى .

واعلم أن هذا قول غير ملخص ؛ وذلك لأن الضرورى والمطلق ، إذا اختلطا ، وكانت السالبة مطلقة ؛ فإنهما تنتجان أيضاً ، مع كون السالبة غير منعكسة ، كما سنذكره من بعد. ق له :

( o ) هذا بحسب مذاهب الظاهريين ؛ وذلك لأنهم يثبتون الإنتاج في هذا الشكل . بعكس السالبة .

ورد الشكل إلى الأول .

ولا محالة تصير السالبة في الشكل الأول كبرى .

وتكون الجهة هناك على مذهبهم تابعة للكبرى ، فتكون ها هنا تابعة للسالبة .

وسيبين الشيخ أن نتيجة المتألف من ضرورية وغيرها تكون أبداً ضرورية ، سواء كانت الضرورية فيها موجبة أو سالبة .

قوله :

(٦) أقول : اعتبار الشرطين المذكورين ، أعنى : اختلاف الكيف .

وكلية الكبرى .

(٤) بل إنما ينعقد في هذا الشكل من المطلقات فياسات \_ وفي نسخة « قياساً » \_ من مقدمات ، فيها موجبة وسالبة ، إذا كانت \_ وفي نسخة « كان » \_ سالبتها \_ وفي نسخة « سالبها » \_ من شرطها أن تنعكس، أو لها نقيض من بابها .

وقد علمت أى \_ وفى نسخة « أن » \_ القضايا \_ وفى نسخة « القضاء » \_ المطلقة السالبة ، كذلك .

فهناك إن كان تأليف من مطلقتين أو من ضروريتين — وفى نسخة «أو ضروريتين » \_ أو من مطلقة عامة ، وضرورية ـ وفى نسخة « ومن ضرورية » - فالشرط أن تختلف القضيتان فى الكيفية ، وتكون الكبرى كلية .

ولا شيء من (١) (ب)

لم يصدق لا شيء من (ج) ( ١) .

فليصدق نقيضه وهو بعض (ج) (١)

ونضيفه إلى الكبرى ينتج من الأول ، ليس بعض (ج) (ب) وهو نقيض الصغرى . وهذا مبنى على أن المطلقات تتناقض .

وقد بينا أن المطلقات لا تنعكس سوالبها ، وأنها لا تتناقض فى جنسها . فإذن قد بطل احتجاجهم .

قوله :

(٤) يقول: القياس في هذا الشكل إنما ينعقد من مختلفات الكيفية، بشرط أن تكون السالبة تنعكس، أو يكون لها نقيض من بابها، كالمطلقات المنعكسة، وهي:

العرفية العامة

والوجودية والضروريات .

فإنها تنتج بسيطة ، ومخلوطة .

لأنا نعكس الكبرى ، فتصير:

ولا شيء ــ وفي نسخة « لا شيء » ــ من [ ب ] [ ا ]

و نضيف إليها الصغرى؛ فيكون - وفى نسخة «فيصير» - الضرب الثانى من الشكل الأول.

وتكونالعبرة في الجهة للكبرى - وفي نسجة بدون عبارة «للكبرى» -

والثانى : منها مثل قولك :

لاشيء من [ ج ] [ ب ]

وكل [١][ب]

فلاشيء من [ ج ] [ ا ]

يقتضي أن تكون الضروب المنتجة أربعة ، من جميع الستة عشر ، لا غير .

لأن الكبرى الموجبة ، لا تقترن إلا بسالبتين : كلية ، وجزئية .

والكبرى السالبة ، لا تقترن إلا بموجتيين : كلية ، وجزئية .

وهي غير بينة؛ وتنتج سوالب .

فالشيخ بيةن الضرب الأول

بعكس الكبرى ، ورد الشكل الأول .

ثم قال: ( والعبرة في الجهة للسالبة) يعني بحسب الأغلب؛ فإن الحال فيه ما مر وبيتن الضرب الثاني: بعكس الصغرى، وجعل الصغرى كبرى، والكبرى صغرى: لينتجا عكس المطلوب من الأول، ثم عكس النتيجة، لتحصل النتيجة المطلوبة به

ليستجا عجس المطلوب من "دوق ما ما ما الله الله الله الله الما تصير كبرى الأول . ثم قال (وتكون العبرة للسالبة أيضاً في الجهة ) لأنها تصير كبرى الأول .

م قال ( وإن كانت مطلقة ، فما ينعكس إليه المطلق ، من المطلق ) أى كانت السابة ثم قال ( وإن كانت مطلقة ، فما ينعكس إليه المطلق ، من المطلق ) أى كانت السابة عرفية عامة ، كانت النتيجة أيضاً عرفية عامة : لأنها تنعكس كنفسها .

وإن كانت عرفية وجودية ، كانت النتيجة ما ينعكس إليها ، وهي العرفية العامة كما سبق ذكره .

لأنا نعكس — وفى نسخة «لأنك تعكس » — الصغرى ونجعلها كبرى \_ وفى نسخة بدون عبارة « ونجعلها كبرى » —

فينتج لاشيء من [١] [ ج ]

ثم تعكس النتيجة ، وتكون العبرة للسالبة أيضاً في الجهة .

فإن كانت مطلقة ، فما ينعكس إليه المطلق ، من المطلق .

والثالث : منها مثل قولك – وفي نسخة بدون عبارة «مثل قولك» –

بعض [ ج ] [ ب ]

ولاشيء من [۱] [ب]

وبيتن الضرب الثالث: بما بيتن به الضرب الأول.

ولم يمكن بيان الرابع بالعكس ؛ لأن السالبة الجزئية لا تنعكس ، والموجبة الكلية تنعكس جزئية ، ولا قياس عن جزئيتين .

ففرغ فى بيانه إلى الحلف والافتراض : ﴿

أما الحلف : فبأن أضاف نقيض النتيجة إلى الكبرى ، فأنتجا نقيض الصغرى ، أو ما يمتنع أن يصدق مع الصغرى ، إذا كانت الجهتان غير متناقضتين . .

وقد يمكن بيان جميع الضروب بالخلف ، هكذا .

وأما الافتراض : فبأنَّ عين البعض من (ج) الذي ليس (ب) وسماه (د)

فحصل له قضيتان :

إحداهما : لا شيء من ( د ) ( ب ) .

والثانية : بعض (ج) (د).

والقضية الأولى جهتها تكون جهة صغرى القياس؛ لأنها هي؛ فإن الحال لم يتعين إلا: بتعين الموضوع .

وتبديل الاسم ، وتعيين الموضوع ، وإن أفاد كلية الحكم ، لكنه لا يغير نسبة المحمول إلى الموضوع .

وتبديل الأسم لا يؤثر فى المعنى .

وفى نسخة بدون عبارة :

«وكل[۱][ب]ينتج ليس بعض [ج][۱]وإلا فكل [ج] [۱]وكان كل[۱][ب] فكل [ج][ب] وكان ليس بعض [ج][ب]»\_

هذا خلف .

وله بیان غیر الخلف لیکن [ د ] — وفی نسخة « لیکن بعض [ د ] » — البعض الذی هو — وفی نسخة بدون کلمة « هو » — من [ ج ] ولیس [ ب ]

فيكون لاشيء من [ د ] [ ب ]

وكل[١][ب]

فلا شيء من [ د ] [ ا ]

وبعض [ج] [د] — وفى نسخة بزيادة «ولا شيء من [د] [۱]»\_

فلاكل[ج][۱].

ومن هاهنا تعلم أن العبرة للسالبة في الجهة

وليس يمكن في — وفى نسخة بدون كلمة « فى » — هذا الضرب أن يين — وفى نسخة « يتبين » — بالعكس .

لأن الصغرى سالبة جزئية ، لا — وفي نسخة « فلا » — تنعكس .

والكبرى تنعكس — وفى نسخة بدون كلمة « تنعكس » —جزئية فلا يلتئم منها — وفى نسجة « منهما » \_ ومن الصغرى قياس ، فإنه — وفى نسجة « لأنه » وفى أخرى « وإنه » — لاقاس من جزئيتين .

فليس بعض [ ج ] [ ا ]

تبینه ـــ وفی نسخة « بینه » وفی أخرى « بینته » ــ بما عرفت .

والرابع : منها\_وفى نسخة « والرابع ها هنا » \_ مثل قولك: ليس بعض [ج] [ب]

> وكل [ ا ] [ب] ينتج ليس بعض [ ج ] [ ا ] وإلا فكل [ ج ] [ ا ] وكان كل [ ا ] [ ب] فكل [ ج ] [ ب ]

وكان ليس بعض [ ج ] [ ب ]

ثم يحصل من اقتران القضية الأولى ، بكبرى القياس ، الضرب الثانى من هذا الشكل وينتج ما يوافق السالبة في الجهة .

و يحصل من اقتران القضية الثانية بهذه النتيجة ، تأليف على هيأة الضرب الرابع من الشكل الأول .

وينتج ما جهته تلك الجهة بعيبها .

ويسج ما بلك التأليف ، وإن كان يشبه الشكل الأول ، ليس بتأليف قياسى وذلك لأن هذا التأليف ، وإن كان يشبه الشكل الأول ، ليس بتأليف قياسى على الحقيقة ؛ فإن الصغرى لا تشتمل على حمل ووضع ، بل على اسمين مبرادفين لشيء واحد ، وإنما أورد على هيئة قياسية ؛ لإزالة اشتباه يعرض الأذهان (١) من جهة تغير الموضوع في القضية الأولى ؛ لا لإفادة شيء لم يكن معلوماً يراد أن يعلم بهذا القياس . والافتراض يختص يما يشتمل على مقدمة جزئية .

والا فبراص يختص به يسمل على مصحب جريف . في الشكل الأول للكبرى . فحصل من جميع هذا أن العبرة للسالبة ، كما كانت في الشكل الأول للكبرى . قاء :

<sup>(</sup>١) لعل صوابها (للأذهان) .

(٧) هذا كله وليس في المقدمات ممكن: فإن اختلط ممكن ومطلق، وكان من الجنس الذي لا ينعكس؛ فإن ما أوردناه في منع انعقاد القياس من – وفي نسخة «عن» – مطلقتين من ذلك الجنس يوضح – وفي نسخة «بوضع» – منع انعقاد – وفي نسخة بدون كلمة « انعقاد » – القياس من – وفي نسخة «عن » – هذا الخلط.

( A ) وإن كان من الجنس الذي نستعمله الآن، والمطلق سالب، فقد ينعقد القياس إذا روعيت الشروط.

وقد ذكر أن المكنات لا تنتج بسيطة .

فأراد أن يبين ها هنا ، حكم اختلاطها بالمطلقات ، والضروريات .

وبدأ بالمطلقات فذكر أن القياس من الممكنات والمطلقات الغير المنعكسة ، لا ينعقد بعين ذلك البيان ، الذي بيتن به امتناع انعقاده من المطلقات الغير المنعكسة ؛ فإن الحكم فيها لا يختلف إلا بالاعتبار .

قوله :

(٨) أقول : وأما الاختلاط من الممكنة ، والمطلقة المنعكسة ، فلا يخلو :

إما أن تكون المطلقة سالبة . أو موجبة .

والأول : لا يخلو :

إما أن يقع في الكبرى أو في الصغرى .

و الكبرى مطلقة سالبة ؛ فإنها تنتج ممكنة عامة ، سواء كانت المكنة عامة ، أو خاصة . أو خاصة .

وإن كانت خاصة

فسواء كانت موجبة ، أو سالبة .

وسواء كانت المطلقة عرفية عامة ، أو وجودية .

مثاله : كل (ج) (ب) بأحد الإمكانين .

فإن كانت الكبرى كلية سالبة ، من باب المطلق المذكور ، وكان — وفى نسخة «كان » — الممكن موجبًا أو سالبًا ، رجع بالعكس ، إلى الشكل الأول ، أو بالاقتراض فأنتج ، ولكن النتيجة التي — وفى نسخة « ولتكن النتيجة هي التي » — عرفتها في الشكل الأول .

ولا شيء من (١) (ب) بالإطلاق المنعكس العام ، أو بالوجود .

وبيانه: إما بعكس الكبرى ، إلى المطلقة المنعكسة العامة ، لينتج من الشكل الأول: لا شيء من (ج) (١) بالإمكان العام، كما ذكرناه، وهو المطلوب.

وإما بالخلف بأن نقول: إن لم يكن:

لا شيء من (ج) (١) بالإمكان العام .

فبعض (ج) (١) بالضرورة .

ولا شيء من (١) (ب) بالإطلاق المنعكس.

فليس بعض (ج) (ب) بالضرورة .

وكان كل (ج) (ب) بالإمكان.

هذا خلف .

وإن كانت الكبرى وجودية منعكسة ، لم يحتج إلى اقتران فى الحلف ، بل نقول : إن نقيض النتيجة كاذبة ؛ لأنها تناقض الكبرى ، كما مر ذكره .

وأما الأفتراض: كما فى بعض النسخ ، فقد يمكن البيان به ، إذا كانت الصغرى جزئية، وإلا ظهر الحلف ، لأنه لا ضرورة إلى الافتراض ها هنا ، فإن الكبرى منعكسة، اللهم إلا أن يحمل الافتراض ، على فرض كون الممكن موجوداً بالفعل ، فيصير الاقتران من مطلقتين كبراهما سالبة منعكسة ، ثم ترد النتيجة إلى الإمكان.

وأما إن كانت الصغري مطلقة سالبة ، فالكبرى تكون لا محالة ممكنة موجبة .

وبالجملة لو لم تصدق السالبة المطلقة ، انعقد قياس من الشكل الأول ، من الصغرى الدائمة ، والكبرى العرفية اللادائمة ، وإنه محال .

وحكم هذا الاقتران مندرج فيما يجىء بعد هذا الكلام . قوله :

 <sup>(</sup>٧) أقول : لما فرغ من بيان التأليفات الكاثنة من المطلقات والضروريات بسيطة ومحتلطة .

أحدهما : الحكم فيه فى وقت من الأوقات ، كون الشيء [ج] فيكون فيه وجوب ، أو لا يكون .

والآخر : في كون ما هو [ ج ] داعًا ، ما دام موصوفًا بذلك » \_

وكان الممكن موجباً أو سالباً ،

رجع بالعكس ، إلى الشكل الأول ، أو بالخلف وفى بعض النسخ « أو بالافتراض» ــ فأنتج . ولتكن النتيجة هي التي عرفتها في الشكل الأول .

فالنتيجة على جميع التقديرات غير حاصلة .

ولا يمكن بيان شيء منها بالخلف ؛ لأن اقتران نقيض النتيجة ، وهو بعض (ج) (١) بالضرورة .

بكلواحدة من المقدمتين . ولا ينتج ما يناقض الأخرى .

فلذلك حكم الشيخ بأنها لا تكون أقيسة .

وزعم صاحب البصائر : أن اقتران

الصغرى العرفية ، الوجودية السالبة .

بالكبرى الممكنة .

ينتج موجبة جزئية ممكنة عامة .

وهو بناء على مذهبه ، أعنى القول بانعكاس الصغرى كنفسها ؛ فإن عكسها مع الكبرى ينتج من الشكل الأول ممكنة تخاصة سالبة ،

وتنعكس موجبتها إلى ما ادعاه .

قال : ولا تنتج إذا كانت الصغرى عرفية عامة : لأنها على تقدير كوبها ضرورية ، نتج مع الكبرى الممكنة ضرورية شالبة ، فتكون النتيجة محتملة للطرفين .

ومما يبين فساد قوله ، بعد ما مر ، أنا تقول :

لا واحد من الكتاب بنائم ، لا دائماً ، بل ما دام كاتباً .

وكل فرس نائم بالإمكان .

ولا نقول :

(۹) وإن لم تكن سالبة بل موجبة كيف كان ذلك – وفى نسخة بدون كلمة « ذلك » \_ لم يكن قياس – وفى نسخة « قياساً » – إلا فى تفصيل لا يحتاج إليه ها هنا – وفى نسخة بزيادة ما يأتى « وهو أن تكون المقدمتان مختلفتى هيأة الوجود ، الذى لا ضرورة فيه ، وكان :

(٩) معناه وإن لم تكن الكبرى سالبة مطلقة ، بل تكون موجبة :

إما مطلقة .

أو ممكنة .

لم يكن ذلك التأليف قياساً .

والممكنة الحقيقية ، لما كانت سالبتها وموجبتها متلازمتين ، لم تكن القسمة إلى الإيجاب والسلب فيها معتبرة .

وإنما قال ذلك ؛ لأنا إذا قلنا : لا شيء من (ج) (ب) بالإمكان .

وكل (١) (ب) بالإطلاق.

لم يمكن ــ وفي نسخة « يكن » ــ الرد إلى الشكل الأول بالعكس .

فإن الصغري غير منعكسة .

والكبرى تنعكس جزئية .

وإذا قلنا : لا شيء من (ج) (ب) بالإطلاق .

وكل ( ١ ) (ب) بالإمكان .

أو كل (ج) (ب) بالإطلاق.

ولا شيء من (١) (ب) بالإمكان.

انعكست الصغرى في الأول ، وأنتجت مع الكبرى ،

لا شيء من (١) (ج) بالإمكان.

وهي غير منعكسة

والمطلق سالب ،

فقد ينعقد القياس إذا روعيت الشرائط

فإن كانت الكبرى كلية سالبة ، من باب المطلق المذكور .

· · · · · · · · ·

كل إنسان يتحرك بالإمكان.

ولا شيء من النائم بمتحرك ، ما دام نائماً .

فإنه ينتج : لا شيء من الإنسان بنائم بالإمكان .

لأن الصغرى تقتضى جواز اتصاف الأصغر بما ينافى الأكبر ، فيلزم منه جواز خلوه عنه ، عند الاتصاف بما ينافيه .

وكذلك إذا قلنا :

لا شيء من الإنسان بساكن بالإمكان .

وكل نائم ساكن ، ما دام نائماً .

لأن الصغرى تقتضى جواز خلو الأصغر عما يلزم الأكبر ، فيلزم منه جواز خلوه عنه ؛ فإن الملزوم يرتفع عند ارتفاع اللازم .

أما إذا وقعت المشروطة بالوصف في الصغرى ؛ فإنه لا ينتج .

لأنا نقول :

كل كاتب يقظان ، ما دام كاتباً .

ولا شيء من الإنسان بيقظان بالإمكان.

وكذلك نقول :

لا شيء من الكاتب بنائم ما دام كاتباً .

وكل إنسان نائم بالإمكان

ولا ينتجان سلب الإنسان عن الكاتب وذلك لأن المستلزم يمكن أن يخلو عنه الأكبر أوالمنافى لما يمكن أن يجتمع مع الأكبر منها هو وصف الأصغر لا ذاته ،

وتعاند الأوصاف لا يقتضي تعاند الموصوف بها

وبيان ذلك : أن الوصف الذي قد مجتمع مع ما ينافي وصفاً آخر وقد يخلو عما يلزم وصفاً

آخر ؛ فإنه قد يخلو عن ذلك الوصف الآخر ضرورة .

أما الذي يستلزمه ما قد يخلو عن الوصف الآخر ، أو ينافى ما قد يجتمع معه ، فليس كذلك لاحتمال استلزامه الوصف الآخر ، مع جواز انفكاك لازمه الأول عنه ، واجتماع منافيه به .

بعض الكتاب بالإمكان فرس .

وأما التفصيل الذي استثناه الشيخ ولم يذكره : فقد قيل : هو أن تكون المقدمات مختلفتي هيأة الوجود الذي لا ضرورة فيه ، فكان

أحداهما : الحكم فيها في وقت من أوقات كون الشيء (ج) ، فيكون فيه وجوب أو لا يكون .

والأخرى : في كون ما هو (ج) دائماً ما دام موصوفاً بذلك .

ومعناه: كون إحدى المقدمتين مطلقة بحسب الوصف ، والأخرى دائمة بحسبه ، أى

إحداهما: مطلقة وصفية.

والأخرى : عرفية عامة أو وجودية .

وينبغي أن تختلفا في الكيف ، إن كانت المطلقة محتملة للدوام .

وإما إن لم تكن محتملة له ، فسواء اختلفتا فيه أو اتفقتا ، فإنهما تنتجان مطلقة وصفية ، لوجوب تباين الوصفين ، ولكن بشرط أن تكون الكبرى ، هي العرفية ،

ومثاله : أن تقول :

الجالس قد لا يحرك يده في بعض أوقات جلوسه .

والكاتب يحركها في جميع أوقات كتابته .

ينتج أن الجالس قد لا يكون كاتباً في جميع أوقات جلوسه .

وإما إن قلبنا المقدمتين فلا ينتج

أن الكاتب قد لا يكون جالساً في جميع أوقات كتابته ، على تقدير كون الكتاب الكتاب ، ما داموا كاتبين ، وخلو الجالسين عن الكتابة في بعض أوقات جلوسهم .

فهذا شرح ما في الكتاب في هذا الاختلاط.

واعلم أن الشيخ ذهب في هذا البيان مذهب الجمهور .

والحق يقتضى : أن المختلط من الممكن والمشروط بالوصف ، ينتج بشرطين : أحدهما : وقوع المشروط بالوصف فى كبرى القياس ، كما إذا قلنا :

(۱۰) ويجب أن تقيس على هذا خلط الضرورى — وفى نسخة « الضرورة » — بغيره إذا كان على هذه الصورة .

(١١) بعد أن تعلم أن في هذا الخلط زيادة قياسات.

وذلك أنه إذا كان التأليف من ممكن صرف — وفى نسخة بدون كلمة « صرف » — وضرورى صرف — وفى نسخة بدون كلمة « صرف » —

أومن وجودى صرف، وضرورى صرف — وفى نسخة بدون كلمة «صرف» — والكرى كلية .

ثم القياس .

سواء كانتا ــ وفى نسخة «كانا» ــ موجبتين معاً، أو سالبتين معاً، فضلًا عن المختلفتين .

أما إذا اختلفتا — وفى نسخة « اختلفا » — والكبرى كلية ، فتعلم مما — وفى نسخة « فتعلمه ابما » وفى أخرى « فتعلمه مما » — علمت .

(١٠) أى إذا كانت السالبة ضرورية ، والموجبة غير ضرورية ، فإنه ينتج ، ويبين بالعكس والخلف ، كما مر فى المطلقة المنعكسة .

أما إذا كانت الموجبة ضرورية، والسالبة غير ضرورية؛ فإنه ينتج أيضاً ، ولكن يبين بالحلف دون العكس .

قوله :

(١١) أقول: معناه أن الضرورى إذا اختلط بغير الضرورى ، أفاد التباين الذاتى بين حدى المطلوب ، وانتج الضرورى السالب ، وإن اتفقت المقدمتان فى الكيف ، فضلاً عن أن تختلفا فيه .

أما على تقدير الاختلاف فللبيانات المذكورة . وأما على تقدير الاتفاق فلأنك تعلم أنه : واعلم أن هذا التفصيل إنما هو من باب اختلاط المطلقات المختلفة ، وقد استثناه الشيخ من باب اختلاط المطلقات والممكنات .

والشرط الآخر : أن تكون الجهتان بحيث لا يمكن اجهاعهما على الصدق . أى يكون بإزاء الممكن ما يكون الحكم فيه بحسب الوصف ضرورياً .

وبإزاء المطلق ما يكون الحكم فيه بحسب الوصف ، إما دائمًا ، أو ضرورياً .

فإنه قد يمكن اجماع الممكن والعرفي ، على الصدق ، حتى يكون الحكم دائماً بحسب الوصف من غير ضرورة . ولا يلزم من ذلك تباين أصلا .

والفاضل الشارح : قد حقق الأول من هذين الشرطين ، ولم يذكر الثانى .

فإذا حصل هذان الشرطان ، فقد انتج المختلط الممكن والمطلق المنعكس وغير المنعكس سواء كانت المطلقة المنعكسة موجبة أو سالبة .

وسواء تيسر بيانه بالرد إلى الشكل الأول ، أو بالخلف ، أو لم يتيسر بشيء من ذلك . وهذا مما لم يذكره الشيخ .

وأقول أيضاً: إذا كانت الكبرى وجودية عرفية ، فإنها تنتج مطلقة عامة سالبة ، سع معرى اتفقت .

ص و ذلك لأن النتيجة الدائمة الموجبة ، تناقض هذه الكبرى بمثل ما مر فى الشكل الأول . فإذن يصدق معها نقيضها أبداً .

مثاله : إذا لم يمكن أن يصدق قولنا :

بعض (ج) (١) دائماً

على قولنا :

كل (١) (ب)

أو لا شيء من (١) (ب) ما دام (١) لا دانماً .

فمن الواجب أن يصدق أبدأ معه نقيضه ، وهو قولنا :

لا شيء من (ج) (١) مطلقاً .

وهذا مما لم يذكره أحد منهم .

قوله :

الفصل السادس

إشـــارة

إلى الشكل الثالث

- وفى نسخة بعدم ذكر عنوان فصل، مع استمرار الكلام متصلا بالكلام السابق، مبتدأ بعبارة « الشكل الثالث » -

(١) الشرط في كون قرائن هذا الشكل منتجة \_ وفي نسخة « نتيجة » \_ هو — وفي نسخة بدون كلمة « هو » —

سواء كان الحكمان الأولان إيجابيين كما في قولنا:

كل إنسان ، أو بعض الحيوانات ، يتحرك لا بالضرورة

وكل فلك متحرك بالضرورة ،

أو سلبيين، كما في قولنا :

لا شيء من الناس ، أو ليس بعض الحيوانات ، ساكناً لا بالضرورة ، ولا شيء من الفلك بساكن بالضرورة .

فإنهما ينتجان

لا شيء من الناس ، أو ليس بعض الحيوانات ، بفلك بالضرورة

وعلى هذا التقدير تصير الضروب المنتجة من هذا الاختلاط ، وما يجرى مجراه ، ثمانية وهو معنى قوله [ يعد أن تعلم فى هذا الحلط زيادة قياسات ]

وهذا ما غفل الجمهور عنه'.

قوله :

(١) أقول : لهذا الشكل أيضاً فى الإنتاج شرطان :

أحدهما : كون الصغرى موجبة ، أو في حكم الموجبة ، أى تكون سالبة تلزمها موجبة المرقق الشكل الأول ؛ وذلك لأن الأصغر إذا كان ملاقياً للأوسط بالإيجاب ، كان

وأما إذا اتفقتا فأنت تعلم أنه إذا كان «ج» بحيث إنما يصدق [ب] على كله بإيجاب غير ضرورى .

وكان \_ وفي نسخة « فكان » \_ [ب]على كل ما هو [ج]غيرضرورى أو المفروض من [ج] غير ضرورى .

وكان [ ا ] بخلافه عندماكانكل ماهو [ ا ]فإن [ ب ]ضرورى عليه، فإن — وفى نسخة « أن » وفى أخرى « علم أن » — طبيعة [ ج ] ، أوالمفروض منه ، مباينته لطبيعة [ ا ] لا تدخل إحداهما فى الأخرى، ولا يمكن ذلك .

سواء كان بعدهذا الاختلاف اتفاق في الكيفية الإيجابية، أو الكيفية السلبية. وكذلك البعض من [ ج ] المخالف لـ ( ا ) \_ وفي نسخة «المخالف [ ا ] » - في ذلك إذا \_ وفي نسخة « إن » \_ كانت الصغرى جزئية .

وكذلك تعلم – وفى نسخة « وتعلم » – أن النتيجة دائمًا تكون ضرورية السلب .

وهذا مما غفلوا عنه .

إذا كان (ج) الأصغر بحيث يصدق (ب) الأوسط على كله ، بإيجاب غير ضرورى أو سلب غير ضرورى ، حتى يكون الحكم ب (ب) على كل (ج) لا بالضرورة أو على المفروض من (ج) يعنى على بعضه لا بالضرورة ،

وكان الأكبر بحلافه ، أى يكون الحكم بـ (ب) على كل ( ا ) بالضرورة ، فإنما يكون كل ( ج) أو بعضه المفرورة ، لا يكون كل ( ج) أو بعضه المفروض منه مبايناً للأكبر الذي هو ( ا ) بالضرورة ، لا يكون كل (ج) أو بعضه ولا يمكن ذلك حتى يكون :

لا شيء من (ج) ( ا ) أو ليس بعض (ج) ( ا ) بالضرورة . وهو النتيجة ، أَنْ تَكُونُ الصغرى موجبة ، أو على حكمها كما علمت، وفيهما كلى أيهما كان — وفي نسخة « أيها كان » ، وفي أخرى أيتها كانت » —

وأنت تعلم أن — وفى نسخة بدون كلمة «أن » — قرائنها — وفى نسخة « قرائنه » حينئذ — تكون حينئذ — وفى نسخة بدون عبارة « حينئذ » — ستة لكن الستة تشترك فى أن نتائجها إنما تكون — وفى نسخة « تجب » — جزئية ، ولا يجب فيها — وفى نسخة « وفيها » — كلى ؛ فإنك إذا قلت :

كل إنسان حيوان .

وكل إنسان ناطق.

لم يلزم أن يكون كل حيوان ناطقًا.

ولزم أن يكون بعضه ناطقاً. بأن تعكس الصغرى.

حكم القدر الذى لا فى الوسط منه ، حكم الأوسط ، فى ملاقاة الأكبر ومباينته ، وأما إذا كان مبايناً للأوسط ، بالسلب ، كالفرس مثلا للإنسان ، فلا نعلم أن الأكبر المحمول على الأوسط هل يلاقيه ، كالحيوان ، أو يباينه كالناطق ، وكذلك المسلوب عنه كالصهال تارة ، والحجر أخرى .

والشرط الثانى : أن تكون إحدى المقدمتين كلية ؛ وذلك لكى يتحد مورد الحكمين من الأوسط ، ويتعدى الحكم بالأكبر إلى الأصغر ؛ فإنهما إن كانتا جزئيتين فقد احتمل أن يختلف المحكوم عليه من الأوسط فى المقدمتين ، كما تقول :

بعض الحيوان إنسان

أو بعضه فرس

أو لا يختلف كقولنا .

بعضه إنسان ، وبعضه ماش .

وهذان الشرطان لا يجتمعان إلا في ست قرائن من الستة عشر الممكنة . وذلك لأن الصغرى الموجبة الكلية ، تقترن بكل واحدة من المحصورات الأربع .

(٢) فاجعل هـذا معياراً — وفى نسخة عياراً » — لك — وفى نسخة بدون عبارة « لك » — فى المركبات من كليتين — وفى نسخة بدون عبارة «من كليتين » —

وأما إذا كانت الكبرى جزئية ، لم — وفى نسخة « فلم » — ينفعك عكس الصغرى ؛ لأنها إذا عكست صارت جزئية .

فإذا قرنت به ــوفی نسخة « بها » ــ الأخرى، كانالاقتران من جزئيتين ، فلم ينتج ، بل يجب أن تعكس الكبرى ثم النتيجة كما علمت .

والموجبة الجزئية تقترن بالكليتين منها ، فيكون جميعها ستة .

ولا ينتج إلا جزئية ؛ وذلك لأن الأصغر المحمول على الأوسط يحتمل أن يكون أعم منه كالحيوان على الإنسان .

وحينئذ لا تكون ملاقاة الأكبر كالناطق ، ولا مباينته كالفرس ؛ إلا للقدر الذي كان ملاقياً منه للأوسط .

وقياسات هذا الشكل ليست بكاملة.

ولذلك قال الشيخ ( ولزم أن يكون بعضه ناطقاً ، بأن يعكس الصغرى ) لأنه حينئذ بصير بالارتداد إلى الشكل الأول كلاماً بيناً .

قوله :

(٢) أى اجعل عكس الصغرى معياراً للرد إلى الشكل الأول ؛ فإن هذا الشكل إنما بخالف الأول بوضع الحدود في الصغرى .

كما أن الثاني خالفه بوضع الحدود في الكبرى .

فلما كانت الكبرى كلية في هذا الشكل ، وعكست الصغرى ، ارتد الاقتران إلى الأول. ولو أن الشيخ قال ( فاجعل هذا معياراً ، فيا كانت كبراه كلية ) لكان أصوب من

أله : ( في المركبات من كليتين )

وأما إذا كانت الكبرى جزئية ، فلا يفيد عكس الصغرى ؛ لأنها تنعكس جزئية ، ولا

ر في نسخة « تفترض» — بعض [ ب ] الذي هو [ ا ] حتى يكون [ د ] فيكون :

كل[د][ا].

فنقول حينئذ:

كل[د][ب]

وكل[ب][ج]

فكل[د] [ج]

ويقرن — وفي نسخة « ويقترن » إليه —

وكل[د][ا]

فإنها إنما توافق الصغرى ، لا تكون الصغرى ممكنة عامة ، فإنها لو كانت ممكنة خاصة لكانت النتيجة أيضاً عامة ، بل بالاتفاق .

وما ليس بالاتفاق ، كما في نتيجة الاقتران من مطلقة .

وضروبه أيضاً فى ذلك الشكل ، فإنها إنما توافق الكبرى ، لا بالاتفاق ، بل لأن الكبرى موجهة بتلك الجهة ، والجهة المنحفظة هى الباقية ، لا بالاتفاق .

ومعناه : أن الاعتبار في الجهة المنحفظة ، وهي الجهات التي تتعين في الشكل الأول ، أن تكون تابعة لكيراه .

فإنه في اقترانات هذا الشكل ، على قياس ما أوردناه هناك ، إنما يكون الكبرى : أما فها تبين بعكس صغراه فظاهر .

و إما فيما تبين نفس الإنتاج بعكس الكبرى ، فلا يمكن بيان جهة النتيجة ؛ لأنه إنما بُم بعكس النتيجة . والجهة ربما لا تبتى بعد العكس محفوظة .

فبين ذلك بالافتراض . أى بين أن النتيجة كالكبرى بالافتراض ، وذلك لا يكون مما بنتج إلا في ضرب واحد هو قولنا :

(٣) واعلم أن العبرة في الجهة المنحفظة هي – وفي نسخة «وهي» وفي أخرى «وفي» – التي تتعين في الشكل الأول منها – وفي نسخة «فيها» – على قياس ما أوردناه، إنما هي الكبرى – وفي نسخة بزيادة ما يلي « لأن الصغرى لما أوجبت نتيجة مثل نفسها في الجهة ، إلا فيما يخالف ذلك في الشكل الأول، لم يجب أن يكون عكسها مثلها ، على ما علمت .

فلم يتبين من ذلك أن النتيجة مثل الصغرى.

ويتبين من طريق الاقتراض أن النتيجة مثل الكبرى » -

أما فيما يتبين – وفى نسخة « يبين » – بعكس صغراه ، فذلك ظاهر . وأما فيما يتبين بعكس الكبرى ، فيتبين ذلك بالاقتراض ، بأن تفرض

قياس عن جزئيتين ، بل ينبغى أن تعكس الكبرى وتجعلها صغرى ، حتى يرتد إلى الأول . ثم تعكس النتيجة .

مثاله : كل (ب) (ج)

وبعض (ب) (١)

فبعض (ج) (ا)

لأن الكبرى تنعكس إلى بعض (١) (ب)

وينتج مع الصغرى على هيأة الضرب الثالث من الشكل الأول

بعض (١) (ج)

وينعكس إلى بعض (ج) ( أ ) ·

قوله :

(٣) أقول : جهات المقدمات قد تبقى فى نتائجها كما هى ، وقد لا تبقى . والباقية قد تكون بالاتفاق ، وقد لا تكون .

والبافية قد تحوَّل بالألفاق ، كما في نتيجة الاقتران من ممكنة ومطلقة عامتين في الشكل الأول .

(٤) والذين يجعلون الحكم لجهة الصغرى ؛ فإنهم يحسبون أن الصغرى تصير كبرى عند عكس الكبرى فيكون الحكم لجهتها ثم – و في نسخة « لجهة ما لم » – تنعكس فتكون – و في نسخة بدون عبارة « فتكون » – الجهة بعد العكس جهة الأصل

وإنما يغلطون بسبب أنهم يحسبون أن العكس يحفظ الجهات وأنت قد علم » — خطأهم .

(ه) وقد بقى ما لا يتبين – وفى نسخة « يبين » – بالعكس، وذلك حيث تكون الكبرى جزئية سالبة فإنها لا تنعكس ، وصغراها تعكس جزئية .

(٤) أقول: الظاهريون من المنطقيين يجعلون جهة نتيجة الاقتران من كليتين مرجبتين، تابعة للأشرف منهما، وذلك بعكس الأخس (١)، والرد إلى الشكل الأول. ثم إن وقع الاحتياج إلى عكس النتيجة، عكسوها؛ فكانوا يرون أن العكس يحفظ الجهة وإن كانت إحدى المقدمتين سالبة، جعلوا النتيجة تابعة لها؛ لأن السالبة لا تكون في أبل إلا الكبرى.

وإن كانت الكبرى جزئية ، كما فى هذا الضرب الذى يتكلم فيه ، جعلوها تابعة فعرى؛ لأن الجزئية لا تصير كبرى الأول ؛ وذلك لاعتقادهم أن الجهة فى الشكل الأول المغلكبرى .

والشيخ رد عليهم في هذا الموضع بأن هذا البيان يحتاج إلى عكس النتيجة ، والعكس الله يحفظ الجهات كما بيناه .

(٥) قد تبين خسة ضروب من الستة المذكورة ، بالعكس ، وقلب المقدمات . وبق ضرب واحد ، وهو الذي : فينتج بعض [ج] [ا] – وفى نسخة بدون عبارة «فينتج بعض [ج][ا] » – والحهة ما توجيه جهة قولنا :

كل[د][ا]

الذي هو جهة :

بعض [ ب ] [ ا ] .

كل (ب) (ج)

وبعض (ب) (١)

وذلك بأن نعين البعض من (ب) الذي هو بالفرض ونسميه (د) ، فيحصل منه قضيتان :

إحداهما : كل (د) (ب)

والثانية: كل (د) (١)

والأولى : تشتمل على اسمين مترادفين ، كما ذكرنا .

والثانية : هي الكبرى بعينها .

وجهبهاً تلك الجهة ، إلا أنها صارت كلية .

ثم تضيف الأولى إلى صغرى القياس ، فينتج على هيئة الشكل الأول :

كل (د) (ج)

وتكون الجهة جهة صغرى القياس بعينها .

ثم تضيف هذه النتيجة إلى القضية الثانية ، ليحصل الضرب الأول من هذا الشكل وتنتج تابعة للكبرى .

قوله :

<sup>[</sup>١] يمكن أن تقرأ الكلمة في الأصل [ الآخر ] أو [ الأخس ]

لیکن ذلك — وفی نسخة بدون كلمة «ذلك » — البعض الذي هو [ب] ولیس [۱] » \_ هو [د] ولیس [۱] » \_ هو [د] فیکون لاشیء من [د] [۱]

ثم تم أنت من نفسك \_ وفى نسخة بزيادة « ولا يتبين تساوى حكم الإيجاب والسلب، والله أعلم بالصواب » \_

واعتبر في الجهات ما توجبه الكبرى أيضا .

(٦) فتكون قرائنه إذن\_وفي نسخة بدون كلمة « إذن » — ستة :

۱ – من کلیتین موجبتین \_ وفی نسخة « ا\_ من کلیتین ب من موجبتین »\_

ب – من موجبتين، والصغرى جزئية .

ج – من موجبتين والكبرى جزئية .

د — وفی نسخهٔ بدون « د » وزیادهٔ « واو » قبل « من » ـ من کلیتین والکبری سالبهٔ .

(٦) أقول : لما فرغ من بيان أحكام هذا الشكل ، عد ضروبه .

والترتيب الذى ذكره بحسب تقديم الإيجاب على السلب ، وليس بمشهور ، ومن يعتبر تقديم الكلية أيضاً على الجزئية ، يجعل ثانى الضروب ، ما جعله الشيخ (بعها ، وهو الأشهر .

واعلم أن هذا الشكل لا يخالف الشكل الأول إلا في حكمين :

أحدهما : أن الصغرى الضرورية لا تناقض الكبرى العرفية الوجودية ، ها هنا ؛ فإنا

كل كاتب بالضرورة إنسان .

فلا يقترن منها — وفى نسخة بدون عبارة « منها » — قياس ، بل إنما تبين — وفى نسخة « يتبين » — بطريق الخلف،أو طريق — وفى نسخة بدون كلمة « طريق » — الافتراض.

أما طريق – وفى نسخة «أما بطريق» – الخلف فبأن – وفى نسخة «فأن» – نقول: إنه إن لم يكن

ليس بعض [ ج ] [ ا ]

فكل[ج][ا]

وكان كل [ب] [ج]

فكل[ب][ا]

وكان ليسكل [ب] [ا]

هذا خلف.

وأما طريق الاقتراض فبأن — وفي نسخة « فأن » — نقول .

وهو لا يمكن أن يبين بذلك ؛ لأن الصغرى تنعكس جزئية ، فيصير الاقتران من جزئيتين.

والكبرى لا تنعكس ،

فينبغي أن يبين بالخلف ، أو بالافتراض .

الله الحلف فكما ذكره . وقد يمكن أن تتبين به سائر الضروب أيضاً ، وهو باقتران أما الحلف فكما ذكره . وقد يمكن أن تتبين به سائر الضروب أيضاً ، وهو باقتران الصغرى بنقيض النتيجة أبدًا ، لينتجما يضاد أو يناقض الكبرى ، فيظهر الحلف. والافتراض هو الذي ذكر بعضه ، وأحال باقيه على ما مضى

واعتبار الجهة بالكبرى كما مر .

صغراه موجبة كلية .

وكراه سالبة جزئية .

النهج الثامن في القياسات الشرطية وفي توابع القياس

الفصل الأول

إشارة

إلى اقترانات الشرطيات — وفى نسخة « إلى الاقترانات الشرطية » \_

(١) إنا سنذكر بعض هذه ، ونخلي عما ليس قريبًا من الطبع منها ، بعد استيفائنا جميع ذلك في [كتاب الشفاء] وغيره.

(١) أقول: سائر الاقترانيات إما أن تكون مؤلفة:

من المتصلات أو من المنفصلات أو مهما معاً . أو من المتصلات والحمليات والشيخ لما اقتصر في هذا الكتاب على إيراد البعض مما هو قريب من الطبع ، لم يورد المؤلفة من المنفصلات ، لأن جميعها بعيدة عن الطبع . وابتدأ بالمؤلفة من المتصلات

فنقول ، قبل الشروع في ذلك : المتصلات كما قلنا :

إما لزومية

واللز ومية :

إما في نفس الأمر وبحسب الطبع . وإما بحسب اللفظ والوضع .

وفی نسخة بدون « ه » - من جزئیة موجبة صفری ، وسالبة
 کلیة کبری .

و \_ من کلیة موجبة صغری \_ وفی نسخة بدون کلمة «صغری» \_ و \_ من کلیة موجبة صغری . و \_ و خرئیة سالبة کبری .

وهذه تورد خامسة \_ وفي نسخة » خمسة ، والله أعلم بالصواب » \_

وكل كاتب يقظان لا دائماً ، بل ما دام كاتباً .

وس عب يحدد . والثاني : أن العرفيتين لا تنتجان عرفية ، بل مطلقة وصفية ، كما نقول : كل كاتب يقظان ومباشر القلم ما دام كاتباً

ولا نقول:

ور تنون . بعض اليقظان يباشر القلم ما دام يقظاناً ، بل فى بعض أوقات يقظته . . . .

بعص المعطان يبسر المحم علم المحمد ال

ولم نتعرض للشكل الرابع ؛ لأنه ليس بمذكور في الكتاب .

ولم تتعرص تسمن تربع . و علي . و ولم تتعرض تسمن تربع . و ولم يليق عوضم والاستقصاء التام في هذه المباحث يستدعى كلاماً أبسط من هذا ، وهو يليق بموضم لا بلتزم فيه مشايعة كلام آخر .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

واللادائمة .

وهي مناقضة للسلبية الكلية .

والاستصحابية الجزئية السالبة تصدق مع عدم المصاحبتين الدائمة واللادائمة – وفى نسخة « الدائم واللادائم » – وهي مناقضة للإيجابية الكلية .

وأما اللزومية فيناقضها الاحتمالية المخالفة الشاملة للزوم المخالف ، وإمكان عدم الطرفين ؛ لأن اللزوم ها هنا يشبه الضرورة في الحمليات .

فالاحتمال ــ وفى نسخة « والاحتمال » ــ يشبه الإمكان الأعم ،

وهي سالبة اللزوم .

لا لازمة السلب .

وتسمى بـ ( السالبة اللزومية )

وأما الاتفاقية المحضة ، فيناقضها ما يكون :

إما اللزومية الموافقة .

أو الاستصحابة <sup>(١)</sup> المخالفة على الوجه المذكور فما مر .

وهي سالبة الاتفاق ، وتسمى بالسالبة الاتفاقية .

وأما الاتفاقية المحضة ، فيناقضها ما يكون :

أما اللزومية الموافقة .

أو الاستصحابية المحالفة ، سالبة اللزوم ، لا لازمة السلب . وتسمى السالبة اللزومية . وأما العكس فيها :

فاللزومية السالبة الكلية تنعكس كنفسها ، على قياس للضرورات (٢) ؛ لأنه لو جاز استلزام تاليه لمقدمه في حال ، يمتنع انفصال مقدمه عن تاليه في تلك الحال ، وأنهدام حكم الأصل ،

والأول : كقولنا :

إن كانت الشمس طالعة ، فالنهار موجود .

والثاني : كقولنا :

إن كان الاثنان فرداً ، فهو عدد .

فإن هذه القضية:

ليست بحقة ، من حيث اشتمالها على وضع كاذب ،

وهي حقة من حيث لزوم اللفظ بحسب ذلك الوضع ،

والتناقض فيها إنما يكون

بحسب الاختلاف في الكم والكيف ، كما في الحمليات

وبحسب اعتبار أحوالها فىاللزوم والاتفاق .

فالاستصحابية الشاملة للزوم الصادق المقدم والاتفاق ، تتناقض إذا تخالفت فيهما ؛ وذلك لأن الكلية الموجبة منها تفيد المصاحبة الدائمة (١) ،

والكلية السالبة تفيد عدم المصاحبة على الدوام .

والحزئية تفيد المصاحبة أو عدمها ، في وقت من الأوقات .

وتصدق مع الكلية الموافقة لها في الكيف ؛ فلاستصحابته الجزئية الإيجابية تصدق مع

عدم المصاحبتين:

الدائمة

<sup>(</sup>١) لعلها (الاستصحابية)

<sup>(</sup>٢) لعلها (الضروريات)

<sup>(</sup>١) من أول قوله (الدائمة – إلى إقوله : أو عدمها) زاده المصححون على الهمامش ، وكان الصلب بدون هذه الإضافة هكذا[لأن الكلية الموجبة منها تفيد المصاحبة وعدمها في وقت من الأوقات] فإدخال للزيادة التي في الهامش على ما جاء في الصلب ، يجعل العبارة هكذا( تفيد المصاحبة الدائمة

والكلية السالبة تفيد عدم المصاحبة على الدوام

والجزئية تفيد المصاحبة أو عدمها ، وعدمها في وتت من الأوقات )

فكلمة (عدمها) مكررة .

ويبدو كُي أن المصحح زادها سبواً فيعبارته ، ظناً منه أنها لم ترد في الصلب .

والاتفاقية السالبة الكلية لا تنعكس ، إذا اشترط فيه صدق المقدم ، كما في الموجبة ، وذلك لأنا نقول :

ليس البتة إذا كان البياض مفرقاً للبصر ، فالأضداد مجتمعة ،

ولا يمكن أن يقال:

ليس البتة إذا كانت الأضداد مجتمعة ، فالبياض كذا ؛ لأن وضع المقدم يمتنع . وينعكس إذا لم يشترط ذلك فيه ، وتقاس الاستصحابية عليها ،

وأما الموجبات : فجميعها تنعكس جزئية استصحابية ، و إلا لصدقت الكلية السالبة . وتنعكس كنفسها على الوجه المذكور ، فيكون العكس :

إما مضادا

أو مناقضاً للأصل .

فيلزم الخلف .

والسوالب الجزئية لا تنعكس ؛ لأنا نقول :

قد لا يكون إذا كان زيد يحرك يده ، فهو كاتب .

ولا يمكن أن يقال :

قد لا يمكن أن يكون إذا كان زيد كاتباً فهو يحرك يده .

وأما المنفصلات فقد تتناقض ، بشرط الاختلاف في الكيف والكم ، وارتفاع العناد في نقائضها أي عناد كان .

ولا مُدخل للعكس فيها ؛ لأن أجزاءها ربما تكون أكثر من اثنين ، ولأنها لا تَمَايز بالطبع .

فهذا ما أردنًا تقديمه ، وهو بيان ما أشار إليه الشيخ في ( النهج الثالث ) بقوله :

( يجب عليك أن تجرى أمر المتصل والمنفصل فى الحصر والإهمال والتناقض والعكس،

مجرى الحمليات)

ونرجع إلى الشرح .

قوله

(۲) ونقول: إن المتصلات قد تتألف منها أشكال ثلاثة كأشكال الحمليات، وتشترك \_ وفي نسخة « تشترك » \_ في تال \_ وفي نسخة « تالى » \_ أو مقدم، وتفترق \_ وفي نسخة « وتفرق » \_ في تال \_ وفي نسخة « بتال » \_ أو مقدم.

كماكانت فى الحمليات تشترك فى موضوع أو محمول ، وتفترق — وفى نسخة « بموضوع » — أو محمول .

والأحكام تلك الأحكام.

(٢) مثال الشكل الأول :

كلما كان (١) (ب) ف (ج) (د)

وكلما كان (ج) (د) ف (ه) (ز)

ينتج كلما كان (١) (ب) ف (ه) (ز)

ومثال الشكل الثاني:

كلما كان (١) (ب) ف (ج) (د)

وليس البتة إذا كان (ج) (د) فره) (ز)

ينتج : فليس البتة إذا كان ( ١ ) (ب) فر هـ) ( ز )

وبيتُن إما :

بالعكس

أو بالخلف

على ما تقدم .

وبين الضربُ الأخير منه بالافتراض ، وهو أن يعين الحال (١) الذي يكون فيها

<sup>(</sup>١) في الأصل (يعين والحال).

(٣) وقد تقع الشركة بين حملية ومنفصلة ، مثل قولك :

الاثنان عدد .

وكل عدد — وفى نسخة بدون عبارة « وكل عدد » — إما زوج وإما فرد .

واستخراج الأحكام في هذا مما سلف سهل.

وكذلك قد تشترك منفصلة ، مع حمليات ، مثل قولك في – وفي نسخة « ولكن » – : نسخة بدون كلمة « في » – هذا المعني، وليكن – وفي نسخة « ولكن » – :

(٣) هذا التأليف إن لم تكن الشركة فيه للحملية ، مع جميع أجزاء المنفصلة ، فلا يكون قريباً من الطبع ،

وإذا كان كذلك ، فالحملية

قد تقع صغري

وقد تقع كبرى .

والأول : إن كان على هيأة الشكل الأول ، فينبغي أن تكون :

الحملية موجبة ، والمنفصلة موجبة كلية غير مانعة لجمع فقط كلية الأجزاء ويكون المنتج أربعة ضروب .

مثال الأول : كل ( ١ ) (ب)

ودائماً كل (ب) (١) إما (ج) وإما (د)

ينتج منفصلة كلية موجبة الأجزاء. وهي دائماً كل (١) إما (ج) وإما (د) ومثال الثانى كل (١) (ب) ولا شيء من (ب) (١) إما (ج) وإما (د) ينتج منفصلة كلية سالبة الأجزاء كليتها .

وعليه يقاس الضربان الباقيان .

وإن كان على هيأة الشكل الثاني: فينبغى أن تكون المنفصلة كلية موجبة ، أجزاؤها كلية مخالفة الكيف الصغى .

وينتج منفصلة موجبة ، سالبة الأجزاء ، كقولنا في :

الضرب الأول : كل (ج) (ب)

(ا)(ب)

وليس (ج) (د).

وليكن هو عند ما يكون :

(ج) (د)

فيحصل منه قضيتان :

إحداهما : ليس ألبتة إذا كان (ج) (١) ف (ج) (د)

والثانية : قد يكون إذا كان (ج) (د) فر (١) (ب)

وتؤلف القياسات المذكورات منهما على حسب ما مر .

ومثال الشكل الثالث:

كلما كان (ج) (د) فر (١) (ب).

وكلما كان (ج) (د) ف (ه) (ز)

فقد یکون إذا کان (۱) (ب) فره) (ز)

والبيان بالعكس ، والحلف ، والافتراض - شبيه ما تقدم .

وغير اللزوميات فى الأكثر ، فلا (١) يقع فى التأليف ؛ لأنها لا تفيد بالاقتران علماً مكتساً .

واللزوميات اللفظية لا تستعمل إلا في الإلزامات الجدلية ، أو الحلف ، كما يقال على من زعم أن الاثنين فرد .

كُلُّما كان الاثنان فرداً ، فهو عدد .

وكلما كان الاثنان عدداً ، فهو زوج .

وكلما كان الاثنان فرداً ، فهو زوج .

فإنها لا تفيد سوى الإلزام ، أو النقض .

واعترض : على القول بإنتاج هذا الصنف ، بجواز عدم اجتماع مقدم الصغرى ، وملازمة الكبرى ، على تقدير واحد ، كما في المثال .

وأجيب عنه : بأن اجتماعهما على الصدق ليس بشرط في انعقاد القياس من المتصلات

<sup>(</sup>١) لعلها (لا يقع) .

مثال الضرب الأول ، من الشكل الأول :

كل ( ١ ) إما ( ب ) وإما ( ج )

وكل ( ب ) وكل ( ج ) ( د )

فكل ( ١ ) ( د ) .

ومثال الضرب الثاني :

كل ( ١ ) إما ( ب ) وإما ( ج )

ولا شيء من ( ب ) ولا شيء من ( ج ) ( د )

فلا شيء من ( ١ ) ( د )

وهذا هو الاستقراء التام المسمى بالقياس المقسم .

ومثال الضرب الأول ، من الشكل الثاني :

ولا شيء من ( د ) وإما ( ج )

ولا شيء من ( د ) ( ب )

فلا شيء من ( د ) ( ب )

والشكل الثالث : بعيد عن الطبع لا ينتج مثل ذلك

ئقولنا :

دائماً كل ( ١ ) إما ( ب ) وإما ( ج ) وكل ( ب ) ( د ) وكل ( ج ) ( ه )

فدائماً إما (د) وإما (ه)

وبيان هذه المباحث بالاستقصاء يستدعى كلاماً أبسط .

وأما إن لم تكن الحمليات مشتركة في المحمول ، فقد تنتج منفصلة غير حقيقية ،

قوله :

[ ] إما أن يكون [ ب ] وإما أن يكون [ ج ] وإما أن يكو [ د ] .
وكل [ ب ] و [ ج ] و [ د ] فهو —وفى نسخة « هو » — [ ه ] .
فكل [ ا ] هو — وفى نسخة « فهو » — [ ه ] – وفى نسخة بدون
عبارة «فكل [ ا ] [ ه ] – واستخراج الأحكام فى هذا أيضاً مما سلف سهل .

ودائماً إما لا شيء من (١) (ب)
وإما لا شيء من (ج) (ب)
فدائماً إما لا شيء من (ج) (د)
وإما لا شيء من (د) (١)
والضرب الثاني : لا شيء من (ج) (ب)
ودائماً إما كل (١) (ب)
وإما كل (ج) (ب)
فدائماً إما لا شيء من (ب)

وأما على هيئة الشكل الثالث:

فعلى قياسهما كقولنا :

كل (١) (ب)

ودائماً كل ( ا ) إما (ج) وإما ( د )

فينتج بعض (ب) إما (ج) وإما (د)

وأما إذا كانت الحملية كبرى ، ينبغى أن يكون عددها عدد أجزاء الانفصال . وحينئذ إما أن تكون مشتركة في المحمول ، أولا تكون .

وسيسه إلى المسلم المسل

- وفى نسخة بزيادة مايلى « فهذه النتيجة مؤلفة من مقدم المتصلة ومحمول الحملية.

ومثاله: إن كان هذا المقبل إنسانا ، فهو منتصب القامة .

وكل منتصب القامة ضحاك .

يتج: إن كان هذا المقبل إنسانا فهو ضحاك » — .

وعليك أن تعد سائر الأقسام مما علمته — وفى نسخة «من نفسك على ما علمته » — .

التالى ، لو فرض منفرداً بالحملية .

مثال الضرب الأول من الشكل الأول :

إن كان (١) (ب) فكل (ج) (د)

وكل (د) (ھ)

فإن كان (١) (ب) فكل (ج) (ه)

ومثال الضرب الأول من الشكل الثاني :

إن كان (١) (ب) فكل (ج) (د)

ولا شيء من (ه) (د)

فإن كان (١) (ب) فلا شيء من (ج) (ه)

وعلى هذا القياس .

وإنما أورد الشيخهذا الاقتران ؛ لأن قياس الخلف ينحل إليه على ما سيأتى .

والاقتران الثاني : أن تكون الحملية صغرى ، والاشتراك أيضاً في التالي ، والمتصلة

موجبة ، كقولنا :

کل (ج) (ب)

وإن كان (ه) (ز) فكل (ب) (١)

ينتج إِنْ كَانْ (هِ) ( ز ) فكل (ج) (١)

يسم إلى عنو (م) ( ر) فكل (م. وباقى الاقترانات بعيد عن الطبع .

قوله :

(٤) وقد تقترن الشرطية المتصلة مع الحملية .

وأقرب ما يكون من ذلك إلى الطبع، أن تكون الحملية تشارك تالى التصلة الموجبة، على أحد أنحاء شركة الحمليات.

فتكون النتيجة متصلة ، مقدمها ذلك المقدم بعينه .

و تاليها نتيجة التأليف من التالى الذي كان مقتر نا بالحملية .

مثاله: أنه إن كان [ ا ] [ب] — وفي نسخة بدون [ب] —

فكل [ ج ] [ د ] ؛وكل [ ه ] [ د ] - وفي نسخة « فكل [ ج ] [ ه ]

وكل [ه] [ د] »وفي أخرى فكل « [ج] [ه] وكل [ د] [ه] »-.

يلزم منه أن يكون — وفي نسخة « أنه» — .

إذا كان [ ا ] [ ب ] .

فكل [ج] [▲].

(٤) الحملية في هذه الاقترانات ، إما أن تقع :

أو كبرى .

وعلى التقديرين ، تشارك المتصلة إما :

في مقدمها

أو تاليها .

فهذه اقترانات أربعة .

اثنان منها قريبان من الطبع.

الأول : ما أورده الشيخ .

وهو أن تكون الحملية كبرى ، ومشاركها للمتصلة فى التالى ، والمتصلة موجبة وتنتج متصلة ، مقدمها ذلك المقدم بعينه ، وتاليها النتيجة التي تكون من اقتران الفصل الثاني

إشارة

إلى قياس المساواة

(١) إنه ربما عرف من أحكام المقدمات أشياء تسقط ويبني القياس على صورة مخالفة للقياس مثل قولهم :

(ج) مساوِ لـ (ب)

و (ب) مساول (۱)

ف (ج) مساو لـ (١)

فقد أُسقط منه أن مساوى — وفي نسخة « مساو » — المساوى مساو . وعدل بالقياس عن وجهه، من وجوب الشركة في جميع الأوسط إلى وقوع شركة في بعضه .

- وفي نسخة بزيادة ما يلي وقد اعتبرته بعض النسخ من الشرح « هذا قياس له أشباه ، كما يشتمل على المماثلة والمشابهة وغيرهما .

(١) هذا قياس له أشباه كثيرة ، كما يشتمل على المماثلة والمشابهة وغيرهما ، وكقولنا :

الإنسان من النطقة .

والنطفة من العناصر 🕶

فالإنسان من العناصر .

وكذلك الشيء في الشيء

(ه) وقد يقع مثل هذا التأليف بين – وفي نسخة « من » – متصلتين تشارك إحداهما تالى الأخرى – وفي نسخة « بالأخرى » – إذا كان ذلك التالي متصلا أيضاً .

ويكون قياسه — وفي نسخة « قياسية » — هذا القياس .

وأما تتميم القول في الاقترانيات – وفي نسخة « الاقترانات » – الشرطية فلا يليق بالمختصرات – وفي نسخة «المختصرات» وفي أخرى « بهذا المختصر » —

(٥) التأليفات المذكورة قد كانت من الشرطيات المؤلفة من الحمليات.

أما الشرطيات المؤلفة من سائر القضايا فقد تتقارن بحسب التأليف

وهذا النوع الذي أشار إليه الشيخ من ذلك القبيل ، وهو يكون من اقتران متصلتين : أولهما : وهي الصغرى مؤلفة من قضيتين :

إحداهما : وهي التالي متصلة

والقضية الأخرى : وهي الكبرى متصلة من حمليتين ،

وينتجان متصلة ، كالصغرى .

مثاله: إن كان (١) (ب) فكلما كان (ج) (د) فره) (ز)

وكلما كان ( ه ) ( ز ) ف (ج ) (ط )

وإن كان ( ا ) (ب)

فكلما كان (ج) (د) ف (ج) (ط)

وهذا الاقتران أيضاً يقع على أربعة أنواع ، كالذي يشابهه مما مر ، ويكون على قياسه. وإنما أورد الشيخ هذا الصنف ؛ لأن الخلف في المتصلات ، الذي بين به الاقترانات المتصلة إنما ينحل إليه .

ولما كان مساوياً (١) لـ (ج) محمولاً على (ب) فى القضية الأخرى ، أمكن أن يقام مقامه ، كما ذكرناه فى (النهج السابع)

وحينئذ يصير قولنا :

مساو لمساو لـ (ج)

بدلاً عن قولنا :

مساو ا (ب) وفي حكمه .

فإن جعلنا وقوعهما في القضية كاسمين مترادفين ، كان قولنا :

( ا ) مساو ا ( ب )

وقولنا :

( ا ) مساو لمساو لـ ( ج ) فى القوة

قضية واحدة .

ونضيف إلى الثانية التي هي في قوة الأولى قولنا :

مساوی المساوی ا (ج) مساو ا (ج)

فینتج أن ( ۱ ) مساو لـ ( ج )

ويكون هذا القياس بهذا الاعتبار مفرداً .

وأما إن جعلناهما اسمين متباينين :

أحدهما : محمول على الآخر ، حتى لا تكون القضيتان المذكورتان في القوة قضية واحدة، فالمتألف من قولنا :

( ا ) مساو ل ( ب )

والمساوی ا (ب) مساو لمساو ا (ج) ؛ لأن (ب) مساو ا (ج) ينتج فر ۱) مساو لمساوٍ ا (ج)

ثم نضيف لها الكبرى المذكورة ، وهي قولنا :

وكقولنا:

الإنسان من النطفة

والنطفة من العناصر .

فالإنسان من العناصر.

وكذلك:

الشيء في الشيء

والشيء على الشيء

وما يجرى مجراهما ، وهو عسر الانحلال إلى الحدود المرتبة في القياس المنتج

## لهذه التيحة » —

والشيء على الشيء

وما یجری مجراهما ،

وهو عسر الانحلال إلى الحدود المترتبة في القياس المنتج لهذه النتيجة (١) ،

وذلك لأن الجزء من محمول الصغرى ، جعل موضوعاً فى الكبرى ، فالأوسط ليس بمشترك فهو معدول عن وجهه إلى وقوع الشركة فى بعض الأوسط .

ولذلك استحق لأن يسمى ب ( اسم) و يجعل تحليله قانوناً يرجع إليه في أمثاله ، وهو يمكن أن يعد في القياسات المفردة .

ويمكن أن يعد في المركبة .

وبيانه : أن قولنا :

( ا ) مساو ل ( *ب* )

قضية ، موضوعها ( أ ) ومحمولها مساو لـ ( ب )

<sup>(</sup>١) فى الأصل ( مساو ) .

<sup>(</sup>١) يلاحظ أنه من بداية شرح هذه الفقرة حتى قوله (لهذه النتيجة) قد ذكره بعض النساخ ضن المتّن على أنه منه ، وذكره بعضهم الآخر على أنه في الشرح .

## الفصل الثالث

## إشارة

## إلى القياسات الشرطية الاستثنائية \*

(١) القياسات الشرطية \_ وفي نسخة بدون كامة «الشرطية» \_ الاستثنائية:

إِما أن توضع فيها متصلة ، ويستثنى :

إما عين مقدمها ، فينتج عين التالى .

لا كانت الاستثنائية هي ما يكون أحد طرفي النتيجة مذكوراً فيها ، ولم
 يجز أن يكون مقدمة بعينها ، ولا محالة يكون جزءاً من مقدمة .

والمقدمة التي يكون جزؤها قضية ، فهي شرطية ، فتكون إحدى مقدمتي هذا القياس شرطية .

وتكون الأخرى مشتملة على وضع ما يقتضى وضع الجزء الذى منه النتيجة، أو رفعه مجرداً عن الشرط ، فتكون هى الجزء الآخر ، وهى قضية أخرى مقرونة بأداة الاستثناء متكررة

تارة ، حال كونها جزء من الشرطية .

وتارة حال كونها مستثناة .

وهى بمنزلة الأوسط المتكرر فى الاقترانيات ؛ لأن الباقى بعد حذفه هو الذى عنه النتيجة .

فالقياس الاستثنائي مركب من شرطية واستثناء

(1) أقول: المتصلة التي تقع في الاستثنائية ، لا تكون إلا لزومية ، والتي وضعها الشيخ موجبة ، وهي تنتج ، باستثناء عين مقدمها عين تاليها .

. . .

مساوی المساوی ا (ج) مساو ا (ج)

ينتج فه ( ۱ ) مساو لـ ( ج ) .

وبهذا الاعتبار يكون هذا القياس مركباً من قياسين .

فإذا كان قولنا:

( ب ) مساو ا ( ج )

على التقدير الأول ، في قوة صغرى القياس.

وعلى التقدير الثاني صغرى القياس الأول بعينها .

وقولنا :

و (ب) مساول (ج)

ليس بجزء القياس ، بل هو بيان حكم ما للباء الذي هو جزء من أحد حدود

القياس ، وبه يتم القياس .

وبالجملة : فقولنا :

ومساو المساوى مساو.

هو كبرى محذوفة .

وإنما أورده الشيخ قبل الأقيسة الاستثنائية ليعلم أنه غير متعلق بها ، بسيطة كانت أو

مركبة .

فإنه إما مفرد اقترانى

أو مركب من اقترانيين .

وتحليل القياس وتركيبه من توابع القياس .

(۲) أو يوضع فيها منفصلة حقيقية ، ويستثنى \_ وفى نسخة « فيستثنى » \_ عين ما يتفق منها \_ وفى نسخة « فيها » \_ فينتج نقيض ما سواها ، مثل : إن هذا العدد إما تام ، وإما زائد ، وإما ناقص \_ وفى نسخة « إما تام ، أو ناقص، وإما زائد » \_ .

لكنه تام .

فينتج نقيض ما بقي .

أو يستثنى تقيض ما يتفق منها \_ وفى نسخة « فيها » \_

فينتج عين ما بتي واحداً كان أوكثيراً .

مثل إنه ليس بتام ، فهو إما زائد ، وإما ناقص\_ وفى نسخة « أو ناقص»\_ حتى تستوفى الاستثناءات ، فيبقى وفى نسخة « فبقى » وفى أخرى « حتى يبقى » \_ قسم واحد .

أو توضع منفصلة غير حقيقية :

(٢) أقول: المنفصلة الحقيقية تنتج

بعين كل جزء ، نقيض الباقى ؛ لكونها مانعة الجمع.

وبنقيض كل جزء عين الباقى ؛ لكوبها مانعة الحلو .

ونتيجة ذات الجزءين تكون حملية .

ونتيجة ذات الأجزاء الكثيرة ، إذا حصلت باستثناء نقيض جزء واحد ، فهى تكون منفصلة ، من أعيان الباقية من الأجزاء .

وإذا حصلت باستثناء عين جزء واحد ، فهي :

إما أن تكون منفصلة ، من نقائض الباقية .

أو حمليات بعددها ، يشتمل كل واحد منها على رفع جزء واحد منها .

مثل أن تقول : \_ وفي نسخة بدون عبارة « أن تقول » \_ إنه : إن كانت الشمس طالعة ، فالكواكب خفية .

لكن الشمس طالعة ، فالكواكب خفية \_ وفى نسخة بدون عبارة « لكن الشمس طالعة ، فالكواكب خفية » \_

أو تقيض تاليها ، فينتج تقيض المقدم .

مثل أن تقول :

ولكن الكواكب ليست بخفية.

فينتج: فالشمس ليست بطالعة.

ولا ينتج غير ذلك ·

وباستقصاء نقيض تاليها نقيض مقدمها . لأن وضع الملزوم يوجب وضع اللازم

ورفع اللازم يوجب رفع الملزوم .

ولا تنتج غير ذلك .

أى لا باستثناء عين التالى .

ولا باستثناء نقيض المقدم . وذلك لأن التالي يحتمل أن يكون أعم من المقدم ، فلا يلزم من وضعه أو رفعه ما هو

أخص منه ، شيء . والسالبة ، كقولنا :

ليس ألبتة إن كان زيد يكتب ، فيده ساكنة \_ وفي نسخة « ساكن » -.

يس ،ببدين عن المقدم، وكل جزء نقيض الآخر، كقولنا: لكنه يكتب فيده ليست ينتج باستثناء عين المقدم، وكل جزء نقيض الآخر، كقولنا: لكنه يكتب فيده ليكتب، ولا ينتجب باستثناء النقيض ــ شيئاً؛ وذلك لكون هذه المتصلة في قوة قولنا:

كلما كان زيد يكتب ، فليست يده بساكنة

والشيخ قد اقتصر بالموجبة ؛ لأن السالبة ترجع في الحقيقة إلى الموجبة .

قوله :

وقوم يسمونها الغير التامة الانفصال\_وفى نسخة « الانفصالية »\_أوالعناد \_ وفى نسخة « والعناد » \_ فحينئذ إنما \_ وفى نسخة « لا يمكن أنها » \_ ينتج فيها \_ وفى نسخة « منها » \_ استثناء العين .

وتكون النتيجة \_ وفى نسخة بدون عبارة « وتكون النتيجة » \_ نقيض التالى \_ وفى نسخة « الباقى » \_ فقط، وفى نسخة بدون كلمة « فقط» \_ مثل قولك \_ وفى نسخة « قولنا » \_ :

إما أن يكون هذا حيوانًا ، وإما أن يكون شجرًا .

في جواب من قال: هذا حيوان شجر

الفصل الرابع إشــــارة إلى قياس الحلف

(١) قياس الخلف مركب من قياسين:

أحدهما : اقتراني .

والآخر : استثنائي .

(١) أقول: المعلم الأول أورد (قياس الحلف) فى القياسات الشرطية، ولم يوجد فى التعليم الأول شرطية غير الاستثنائية؛ ولذلك سماه عامة المنطقيين بالقياسات الشرطية على الإطلاق.

وظن ُ الشيخ أن الاقترانيات الشرطية ، كانت مذكورة فى كتاب مفرد ، لم ينقل إلى لنتنا ، احتمال مجرد ، اقتضاه حسن ظنه بالمعلم الأول . فإما أن تكون ما نعة الخلو فقط، فلا تنتج إلا استثناء النقيض لعين \_ وفى نسخة « عين » \_ الآخر ، مثل قولهم :

إما أن يكون هذا\_وفي نسخة «زيد» بدل «هذا »\_في الماء، وإما أن لا يغرق.

لكنه غرق . فهو في الماء .

لكنه ليس في الماء فهو لم\_وفي نسخة « لا »\_يغرق.

ومثل قولهم :

إما أن لا يكون هذا حيواناً ، وإما أن لا يكون \_ وفى نسخة بإضافة كلمة «هذا » \_ نباتاً .

لكنه حيوان ، فليس بنبات .

أو لكنه نبات ، فليس بحيوان .

وإما أن تكون المنفصلة من الجنس الذى الغرض منه \_ وفى نسخة « الغرض فيه » \_ وفى نسخة بدون « الفرض فيه » \_ منع \_ وفى نسخة بدون كلمة « منع » \_ الجمع فقط، ويجوز أن ترتفع الأجزاء معاً.

والمنفصلة الغير الحقيقية :

إن كانت مانعة الجمع فقط ، فهى تنتج بالعين دون النقيض . وإن كانت مانعة الخلو فقط ، فهى تنتج بالنقيض دون العين وجميع ذلك ظاهر مما مر .

وهذه القياسات كاملة غنية عن البيان .

وهده العياسات تستحيا الله المناطقة السالبة لا تنتج أصلا ؛ لاحتمال اشتمالها على أجزاء غير متناسبة - وفي نسخة « متباينة » بدل « غير متناسبة » -.

أو بينت بقياس فينتج منه:

إِن لم يكن قولنا: ليس كل [ج] [ب] صادقًا،فكل [ج] [د] \_وفى نسخة [ا] بدل [د] » \_

ثم نأخذ هذه النتيجة ، ونستثنى نقيض المحال ، وهو تاليها ، فنقول : لكن ليس كل [ج] [د[\_وفي نسخة [ا] بدل « [د] »\_ فينتج نقيض المقدم ، وهو أنه :

ليس ليس قولنا: ليس \_ وفى نسخة بدون كلمة « ليس » الأخيرة \_ كل [ج] [ب] صادقًا، بل هو صادق.

وظاهر أنه يحتاج إلى مقدمتين مسلمتين :

إحداهما : ما جعلت ــ وفي نسخة « جعل » ــ كبرى الاقتراني .

والثانية : هي – وفي نسخة « هو » – الحكم المتفق عليه . وقياس الحلف يتألف من

نقيض المطلوب ، ومن هاتين المقدمتين ،

وألفاظ الكتاب ظاهرة .

والمطلوب فى المثال المورد فيه :

لیس کل (ج) (ب)

ونقیضه : کل (ج) (ب)

والمقدمة الأولى : وكل (ب) (د)

والثانية ، أعنى الحكم المتفق عليه ليس كل (ج) (د).

وقوله ، فى النتيجة الأُخيرة ( وليس ليس قولنا : كل (ج) (ب) صادقاً ، بل هو صادق)

أى ليس لم يكن قولنا: ليس كل (ج) (ب) الذى وضعناه أولاً صادقاً ، بل قولنا ليس كل (ج) (ب)

مثاله: قولنا\_وفي نسخة بدون عبارة « قولنا »\_:

إن لم يكن قولنا: ليس كل [ج] [ب] صادقًا، فقولنا: كل [ج] [ب] صادق.

وكل [ب] [د] وفي نسخة [ا] بدل « [د] »\_

على أنها مقدمة صادقة بينة \_ وفى نسخة بدون كلمة « صادقة » وفى أخرى بزيادة عبارة « منه » بعد كلمة « بينة » \_ لاشك فيها \_ وفى نسخة بدون عبارة « لا شك فيها » \_

ولما أراد المتأخرون تحليل هذا القياس ، ورده إلى الأقيسة المذكورة ، عسر ذلك عليهم ، فاختلفوا فيه كل الاختلاف .

وما استقر عليه رأى الشيخ أنه مركب من قياسين :

أحدهما : اقترانی شرطی .

والآخر : استثنائي من متصلة .

أما الاقتراني فمركب من متصلة وحملية ، يشاركها في تاليها ، ويكون مقدم المتصلة هو فرض المطلوب غير حق .

وتاليها ما يلزم من ذلك ، وهو :

وضع نقيض المطلوب على أنه حق .

والحملية هي مقدمة غير متنازعة ، تقترن بنقيض المطلوب على هيئة منتجة ، فينتجان: متصلة ، مقدمها المقدم المذكور ، وتاليها نتيجة الاقتران المذكور .

وهي مناقضة لحكم متفق ــ وفي نسخة « ينفق » ــ عليه .

وأما الاستثنائي ، فهو من المتصلة التي هي نتيجة القياس الأول ، ويستثنى فيه نقيض تاليها ، الذي كذبه الحكم المتفق عليه ، لينتج نقيض مقدمها ، الذي هو فرض المطلوب غير حق .

فتكون النتيجة كون المطلوب حقاً .

وربما لا يحتاج فيه إلى تأليف قياس لبيان التالى ،

مثلا : إذا كان المطلوب لا شيء من (ج) (ب) بالإطلاق العام ،

فكانت المقدمة المسلمة هي كل (ب) (١) لا دائماً ، بل ما دام (ب) فقلنا : لو لم يكن المطلوب حقاً ، لكان نقيضه :

بعض (ج) (ب) دائماً ، لكنه مما يناقض المقدمة المذكورة بالقوة ، فهي ليست بحقه ، فالمطلوب حق .

والحلف اسم للشيء الردىء والمحال ؛ ولذلك سمى القياس به ، وهذا التفسير أشبه مما يقال : إنه سمى به ؛ لأنه يأتى المطلوب من خلفه ، أى من ورائه الذى هو نقيضه

وهذا قد ذكره الشيخ في مواضع أخر . وهو يقابل المستقيم . فالقياس المستقيم يتوجه إلى إثبات المطلوب الأول بوجهه ، ويتألف مما يناسب

المطلوب . ويشترط فيه تسليم المقدمات ، أو ما يجرى مجرى التسليم .

والمطلوب فيه لا يكون موضوعاً أولاً .

والحلف لا يتوجه إلى إثبات المطلوب أولاً ، بل إلى إبطال نقيضه . ويشتمل على ما يناقض المطلوب ، ولا يشترط فيه التسليم ، بل تكون المقدمات بحيث لو سلمت انتجت .

ويكون المطلوب فيها موضوعاً أولاً . ومنه ينتقل إلى نقيضه .

وعكس القياس يشبه الخلف ؛ لأنه أيضاً ينعقد من اقتران ما يقابل نتيجة قياس بأحدى مقدمتيه لينتج ما يقابل المقدمة الأخرى ،

ويفارقه الخلف بأنه لا يشترط فيه أن يكون بعقب قياس ، ولا أن ينتج ما يقابل مقدمة قياس ، بل يمكن أن يبتدأ به ، ويكفى فيه إنتاج ما هو ظاهر الفساد ،

ولا يستعمل فيه إلا المقابل بالمناقضة .

ويستعمل فى العكس مقابلة للتضاد أيضاً .

والعكس لا يقع في العارم إلا عند رد الحلف إلى المستقيم

والحلف في المطالب التي لم يتعين بعد لا يفيد تعيين المطلوب ؛ لأنه مبنى على نقيض المطلوب ، وذلك يقتضي تعينه .

الذي أدعيناه صادقاً ، صادق.

وهذا وجه صحيح لا شبهة فيه إلا أن رأى بعض المتأخرين ، لم يستقر عليه ؛ وذلك : أما أولا : فلأن المعلم الأول ، عد هذا القياس في الاستثنائيات .

وهذا التحليل يقتضي كونه مركباً من الاقتراني والاستثنائي ، فكيف يعد فيها ما ليس

وثانياً: أن الاقترانيات ـ وفي نسخة « الاقترانات » ـ الشرطية ، لو لم تكن مذكورة في الكتاب ، فكيف ذكر المركب من غير ذكر أجزائه ؟ .

دهب إلى أن سد المعيال حواد الله المعلمة الله المقدمها إلى حملية متصلة ، مقدمها نقيض المطلوب ، ويحتاج في بيان لزوم تاليها لمقدمها إلى حملية مسلمة .

مثلا المطلوب ليس كل (ج) (ب)

والحملية المسلمة هي : كل (ب) (د)

ومقدم المتصلة هو : كل (ج) (ب)

فنقول : لما كان كل (ب) (د)

فإن كان كل (ج) (ب)

فكل (ج) (<sup>د</sup>)

وذلك لكون هذا المقدم مع الحملية المتسلمة ، منتجاً لهذا التالى .

ثم يستثني نقيض التالى بقولنا :

ولكن ليس كل (ج) (د)

فینتج فلیس کل (ج) (ب)

فهذا وجه تحليله .

والحاصل : أن الحلف هو إثبات المطلوب بإبطال لازم نقيضه ، المستلزم لإبطال نقيضه المستلزم لإثباته .

إلى المقدمة الصادقة ، أعنى القضية المتفق عليها ، أى القضية المسلمة لينتج المطلوب على هيئة أحد الأشكال .

مثال النتيجة المحالة ، كانت في المثال المتقدم كل (ج) (د)

وقد حصلت من إضافة نقيض المطلوب ، وهو كل (ج) (ب) إلى القضية المسلمة وهي كل (ب) (د) على هيأة الضرب الأول ، من الشكل الأول .

ونقيض المحالة ليس كل (ج) (د)

فإذا أضيف إلى المقدمة المسلمة الصادقة الأولى ، وهي كل (ب) (د) ، أنتج من الضرب الرابع ، من الشكل الثاني ، على الاستقامة .

لیس کل (ج) رب)

وهو الذي كان المطلوب من الحلف.

ولما كانت النتيجة المخالفة ، هي تالى المتصلة في الحلف ، فرد الحلف إلى المستقيم يلاحظ الحال مما ينعقد بين التالى المذكور في أول القياسين اللذين حللنا الحلف إليهما ، وبن الحملية المسلمة .

قوله (ولسنا نحتاج إليه الآن) أى لسنا نحتاج فى بيان معرفة الحلف إلى معرفة كيفية ارتداد المستقيم إليه ، وارتداده إلى المستقيم .

واعلم أن المطلوب إذا كان موجباً كلياً ، فالحلف لا ينعقد إليه إلا على هيئة قياس تكون إحدى مقدمتيه سالبة جزئية ، وهو رابع الثانى ، وخامس الثالثة . وإذا كان سالباً كلياً فلا ينعقد إلا هيأة قياس تكون إحدى معدمتيه موجبة جزئية ، وهو ثالث الأول ، ورابعه ، وثالث الثانى ، والثلاثة (١) ضروب من الثالث ، وعليه فقس إذا كان المطلوب جزئياً .

وأما رد الحلف إلى المستقم :

فإن كان الحلف على هيأة الشكل الأول ، ووقع نقيض المطلوب في صغرى الحلف ، فقياس الرد يكون على هيئة الشكل الثانى ، وإلا فعلى هيئة الشكل الثالث .

ويقع نقيض النتيجة المحالة في مثل تلك المقدمة أيضاً ، صغرى كانت أو كبرى .

وإنّ كان الخلف على هيأة الشكل الثانى ، ووقع نقيض المطلوب فى الصغرى ، فالرد يكون على هيأة الشكل الثالث ، ويقع نقيض المطلوب فى الصغرى فالرد على هيأة الشكل الثانى وإلا فعلى هيأة الشكل الأول .

ويقع نقيض النتيجة الخالفة أبداً فى الكبرى، وتبين جميع ذلك بالامتحان .

(٢) وأما أن القياس المستقيم الحملي كيف يرجع إلى الخلف ؟ والخلف كيف يرجع ـ وفى نسخة « رجع » ـ إليه ؟ فهو بحث آخر يلاحظ الحال مما ينعقد بين التالى وبين الحملية .

ولسنا نحتاج إليه الآن ، ومداره على أخذ نقيض النتيجة المحالة ، وتقرينه \_ في نسخة « وتقريبه » \_ مع المقدمة الصادقة التي لا شك فيها ، فينتج نقيض المقدم المحال على حاله .

وربما يتفق في هذا الموضع أن يوضع بدل المطلوب غيره ، مما يظن أنه هو ، ويبنى الحلف عليه .

فإن تم دل على أن ذلك الشيء الذي وضع ، صادق . ولم يدل على أنه هو المطلوب نفسه ، أو شيء من لوازمه المنعكسة ، أو غير المنعكسة كما مر في إثبات جهات العكس ونتائج القياسات المختلفة .

وهذا هو منشأ الشكوك التي تورد على قياس الخلف ، وهو العلة في كون الخلف صالحاً ، لإثبات ما هو أعم من المطلوب ، إذا كان المطلوب حقاً

وذلك مما لا يقدح فيه ، إذا عرف الحال .

قوله :

(٢) أما رد المستقيم الحملي إلى الحلف ، فهو كما مضى فى بيان نتائج القياسات الغير البينة من الشكلين الأخيرين ، ويكون بإضافة نقيض النتيجة المطلوب إثباتها إلى إحدى المقدمتين . ولكن هى المشتملة على هيأة أحد الشكلين الأخيرين ، لينتج ما يقابل المقدمة الأخرى . ولتكن هى المتفق عليها ، فتكون النتيجة محالة .

وبيّن أن ذلك الإنتاج ليس للمقدمة المسلمة الحقة ، ولا للتأليف المنتج بالذات ، فهى إذن من وضع نقيض النتيجة .

فوضعه باطل . فالنتيجة حقة .

وأما رد الحلف إلى المستقيم فعلى خلاف ذلك ، وهو أن يضاف نقيض النتيجة المحالة ،

<sup>(</sup>١) كلمة (الثلاثة) غير بينة بياناً تاماً في الأصل.

أو ممكنة يستنتج \_ وفى نسخة « فينتج » \_ منها الممكن . والجدلية مؤلفة من المشهورات .

والتقريرية \_ وفى نسخة « والتقريريات » \_ كانت واجبة أو ممكنة \_ وفى نسخة بزيادة « أو ممتنعة » — .

والخطايية مؤلفة من المظنو نات ومن المقبولات \_ وفى نسخة «والمقبولات» يدون كلمة « من » \_ التى ليست بمشهورة ، وما يشبهها كيف كانت \_ وفى نسخة « كان » \_ ولو ممتنعة \_ وفى نسخة « ولو كانت ممتنعة » \_ .

والشعرية \_ وفى نسخة « والشعريات » \_ مؤلفة من المقدمات المخيلة ، من حيث يعتبر تخييلها — وفى نسخة « تخيلها » \_ كانت صادقة أو كاذبة .

أو غير جازم والجازم : إما أن يعتبر فيه كونه حقاً أو لا يعتبر .

وما يعتبر فيه ذلك :

يكون حقأ

أو لا يكون .

فالمفيد للتصديق الجازم الحق هو البرهان .

والتصديق الجازم غير الحق هو السفسطة .

وللتصديق (١) الجازم الذي لا يعتبر فيه كونه حقاً أو غير حق ؛ بل يعتبر فيه عوم الاعتراف به هو الجدل ، إن كان كذلك ، وإلا فهو الشغب ، وهو مع السفسطة بحسب صنفاً(٢) واحداً هو المغالطة .

# النهج التاسع

وفيه(١) بيان قليل للعلوم(٢) البرهانية

إلى أصناف القياسات(٢) من جهة موادها وإيقاعها للتصديق(١)

(۱) القياسات البرهانية مؤلفة من المقدمات الواجب قبولها، إن وفي نسخة بدون كلمة « إن » \_ كانت ضرورية ليستنتج \_ وفي نسخة « يستنتج » وفي أخرى « فينتج » \_ منها الضرورى على نحو ضرورتها \_ وفي نسخة « ضروريتها » \_ .

﴿ (١) أقول : لما فرع عن بيان الأحوال الصورية للقياسات. ، وما يشبهها ، شرع في بيان أحوالها المادية .

وهي تنقسم بحسبها ، إلى خمسة أصناف ؛ وذلك لأنها :

إما أن تفيد تصديقاً.

وإما تأثيراً غيره ، أعنى التخيل والتعجب .

وما يفيد تصديقاً ، فيفيد :

إما تصديقاً جازماً

<sup>(</sup>١) ولعلها (التصديق) . (٢) في الأصل (صنف واحد) .

<sup>(</sup>١) وفي نسخة « فيه بدون « الواو » (٢) وفي نسخة ( العلوم) . (٣) وفي نسخة (قياسات) .

<sup>( ۽ )</sup> وفي نسخة ( التصديق ) .

وبالجملة تؤلف\_وفي نسخة «وبالجملة مؤلفة» وفي أخرى «والجملة مؤلف » و في غيرها « والحملية مؤلفة » \_ من المقدمات من حيث لها هيئة وتأليف \_ وفي نسخة «من حيث الماهية والتأليف » \_ تستقبلها \_ وفي نسخة « نتلقاها » وفي أخرى « ستقبلها » \_ النفس عما \_ وفي نسخة « لما » \_ فيها من المحاكاة ، بل ومن الصدق ·

فلا ما نع من ذلك و يروجه الوزن.

ولا تلتفت إلى ما يقال من أن \_ وفي نسخة بدون « أن » \_ البرهانية

والجدلية ممكنة أكثرية.

والخطابية ممكنة مساوية \_ وفي نسخة «متساوية» \_ لاميل فيها ولاندرة. والشعرية كاذبة ممتنعة .

وللتصديق الغالب غير الجازم ، هو الحطابة .

وللتخييل دون التصديق ، هو الشعر .

أما القياسات البرهانية : فهي القضايا الواجب قبولها ، وهي التي يكون التصديق بها ضرورياً ، سواء كانت في أنفسها ضرورية أوممكنة ؛ فإن كونها ضرورية القبول ، غير كونه ضر ورية في أنفسها .

فإن كانت ضرورية فىأنفسها ، كانت نتائجها ضرورية بحسب الأمرين جميعاً . وإن كانت ممكنة في أنفسها ، كانت نتائجها ممكنة في أنفسها ، ضرورية القبول . وبالجملة فالقياسات البرهانية يقينية مادة وصورة .

وغايتها أن تنتجاليقينيات .

وأما القياسات الجدلية : فهي المؤلفة من المشهورات ، ومن صنف واحد من التقريريات ، وهي المسلمة من المخاطبين.

فليس الاعتبار بذلك ، ولا أشار إليه صاحب المنطق.

وأما السوفسطائية ، فإنها هي \_ وفي نسخة « فهي » \_ التي تستعمل \_ وفي نسخة « تستعملها » \_ المشبهة ، وتشاركها في ذلك المتحنة \_ وفي نسخة « المحبة » \_ المجربة ، على سبيل التغليظ .

فإن كان التشبيه بالواجبات، ونحو استعمالها يسمى \_ وفى نسخة «سمى» \_ صاحبها سوفسطائياً.

والجدلي : إما مجيب بحفظ رأى ما . ويسمى ذلك الرأى وضعا . وغاية سعيه أن لايلزم وإما سَأَتُل معترض يهدم وضعاً ما ، وغاية سعيه أن يلزم

فالحبيب يؤلف أقيسته ، إن قاس ، من المشهورات المطلقة ، أو المحدودة ، حقاً كان

فالسائل يؤلفها مما يتسلمه من المجيب ، مشهوراً كان أو غير مشهور

وكما أن مواد الجدل مسلمات ومتسلمات ، فصورها إيضا ما ينتج ، بحسب التسلم والتسلم ، قياساً كان أو استقراء .

وَلَمَا كَانَ غَايَةَ الْجَدَلُ هِي الْإِلزَامُ وَرَفِعُهُ ، لَا الْيُقِينَ ، جَازَ وَقُوعَ الْأَصْنَافُ الثلاثة من القضايا ، أعنى الواجب والممكن والممتنع ، في موادها .

وأما القياسات الخطابية : فهي المؤلفة من المظنونات ، والمقبولات ، والمشهورات في بادئ الرأى ، التي تشبه المشهورات الحقيقية حقه كانت أو باطلة ،

ويشترك الجميع في كونها مقنعه .

وكما أن موادها هي ما يصدق بها بحسب الظن الغالب ، فصورها إيضا ما ينتج بحسب الظن الغالب ، سواء كان قياساً ، أو استقراء ، أو تمثيلا .

ومن القياس منتجاً كان أو عقما ، كالموجبتين فى الشكل الثانى ، بشرط أن يظن أنها منتجة ، فهي مقنعة بحسب المواد والصور ، وغايتها الإقناع .

وأما القياسات الشعرية : فهي المؤلفة من المقدمات المخيلة ، من حيث هي مخيلة ، سواء كانت مصدقاً بها أو لم يكن ، وسواء كانت صادقة في نفس الأمر ، أو لم تكن . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

وأما الثانى : فأن يقال :

البرهان: يتألف من الصادقات

والجدل : مما يغلب فيه الصدق

والخطابة : مما يتساوى فيه الصدق والكذب

والمغالطة : مما يغلب فيه الكذب .

والشعر: من الكاذبات

واقتصر الشيخ على إيراد الأول ؛ لأن الذاهبين إليه ، كانوا أكثر عدداً ، وأقرب إلى لتحصيل ،

ورد عليهم بأن القول بذلك باطل ، فإن استعمال الجميع فى البرهان ، الاستنتاج ، أمثالها واقع ، ومع البرهان فهو قول مبتدع ، ليس مما يوجبه تقليد المعلم الأول الذى تخبطوا بسببه فى مواضع كثيرة قد سبق ذكر بعضها .

والقياسات المغالطية ، هي المؤلفة من المشبهات وما يجرى مجراها ، أعنى الوهميات ، وصورها أيضاً كذلك .

ويشاركها القياسات الامتحانية ، والقياسات العنادية . في المواد ، ويخالفها في لغايات .

والمشبهة منها بالواجب قبولها ، تقع في السفسطة المقابلة للفلسفة .

وبالمشهورات فى المشاغبة المقابلة للجدل ، وغايتها الترويج .

والمشبهات بالمظنّونات والمخيلات غير معتبرة ؛ لأنها إن أوقعت ظناً أو تخيلا ، فهى من جملّها ، وإلا فلا اعتبار بها .

ولما كانت منافع البرهان والسفسطة شاملة لكل واحد ، فمن يتعاطى النظر في العلوم بحسب الانفراد

أما البرهان فبالذات ، كمعرفة الأغذية المحتاج إليها

وأما السفسطة فبالعرض ، كمعرفة السموم المحترزة (١) عنها .

واا كانت منافع الثلاثة الباقية بحسب الاشتراك في المصالح المدنية .

اقتصر الشيخ في هذا المختصر على بيانهما دونُ الباقية

وإن كان بالشهورات يسمى \_ وفى نسخة «سمى» \_ صاحبها مشاغبا \_ وفى نسخة « مشاغبيا » وفى أخرى « مشاغباً مماريا » — .

والمشاغي\_و في نسخة «والمشاغب» - يازاءالجدلى \_ وفي نسخة «الجدل»\_ والسو فسطائي بإزاء الحكيم.

وهي التي لها هيئة وتأليف يقتضيان تأثر النفس عنها ، لما فيها من المحاكاة أو غيرها . حتى إن مجرد الصدق ربما يقتضي ذلك التأثر .

والوزن أيضاً يفيدها رواجاً ؛ لأنه أيضاً محاكاة .

وقدماء المنطقيين كانوا لا يعتبر ون الوزن في حد الشعر ، ويقتصرون على التخييل . والمحدثون يعتبرون معه الوزن .

والجمهور لا يعتبرون فيه إلا الوزن والقافية .

وهذه هي الأقسام الحقيقية للحجج بحسب المادة .

وأما المغالطات فهي ليست بحقيقية ؛ وذلك لأنها إنما تكون بحسب المشابهة والتروج . ولولا قصور التمييز لما ثبت للمغالطة صناعة ؛ ولذلك أخرها الشيخ .

ولغير المحصلين من المنطقيين تقسيمات أخر ، إلى هذه الأقسام ، يعتبرون فيه .

إما الوجوب والإمكان .

وإما الصدق والكذب.

أما الأول: فهو أن يقال:

البرهان : يتألف من الواجبات .

والجدل : من المكنات الأكثرية .

والحطابة : من الممكنات المتساوية التي لا ميل فيها إلى أحد الطرفين ، ولا يكون وقوع أحدهما فيه على سبيل الندرة .

والشعر : من الممتنعات .

وتكون المغالطة بحسب هذه القسمة من الممكنات الأقلية التي يدعى أنها أكثرية ، أو حية

<sup>(</sup>١) لعلها (المحترز) .

فالمبرهن يستنتج \_ وفى نسخة « ينتج » \_ الضرورى من الضرورى ، وغير الضروى من غير الضروى ، خلطاً أو صريحا .

وحينئذ يكون الإمكان محمولا ، لاجهة .

وتكون وجودية إذا كان المطلوب هو وجود الحكم ، أو عدمه .

والوجودية تكون .

إما أكثرية ، كوجود اللحية للرجل

أو متساوية كالإذكار للحيوان .

أو أقلية ، كوجود الإصبع الزائدة للإنسان

أو أقلية الوجود أكثرية العدم، فهما داخلان في الأكثرى الشامل للموجب والسالب،

ويكون الوجودى بهذا الاعتبار :

إما أكثرياً

أو متساوياً .

والمتساوى المطلق ، الأقلى باعتبار الوجود ، فقلما يكونان مطلوبين ؛ لتعذر الوقوف عليهما .

فالمطالب العلمية:

إما ضرورية

وإما وجودية أكثرية .

وهذا بحسب الأغلب ؛ ولهذا ذهب من ذهب إلى أن المبرهن لا يستعمل إلا الضروريات أو الممكنات الأكثرية .

وأما التحقيق فيقتضى أن الممكن إذا كان الإمكان فيه جهة ، وإلا فلا باعتبار وجود .

وكذلك المتساوي قد يكون أيضاً مطالب للمبرهن ، خارجة عنهما .

فالمطالب العلمية إذن:

إما ضرورية

وإما وجودية

الفصل الثاني

إشــارة

إلى القياسات والمطالب البرهانية

(١) كما أن المطالب في العلوم.

قد تكون عن ضرورة الحكم ·

وقد تكون عن إمكان الحكم .

وقد تکون عن وجود غیر ضروری مطلق.

كما قد يتعرف عن حالات اتصالات الكواكب وانفصالاتها.

وكل جنس تخصه مقدمات و نتيجة .

(١) ذهب الجمهور إلى أن مقدمات البرهان ونتائجه ، لا تكون إلا ضرورية ،

وذهب بعضهم إلى أن الممكنات الأكثرية أيضاً قد تقع فيها ،

فاستغل الشيخ ببيان حال النتائج أولا ، ثم استدل بذلك على حال المقدمات .

أما الأول: فهو أن المطالب في العلوم كما قد تكون ضرورية

وهي كحال الزوايا للمثلث ، وكقبول الانقسام إلى غير النهاية للجسم

فقد تكون أيضاً غير ضرورية :

إما ممكنة صرفة ، كالبرء للمسلولين .

أو وجودية كالحسوف للقمر .

واعلم أن الممكنة تكون ضرورية أيضاً ، إذا كان المطلوب هو إمكان الحكم نفسه ،

(٢) فلا تلتفت إلى من يقول: إنه لا يستعمل المبرهن إلا الضروريات والمكنات الأكثرية دون غيرها .

بل إذا أراد أن ينتج صدق ممكن أقلى \_ وفى نسخة « أولى » \_ استعمل الممكن الأقلى . ويستعمل في كل باب ما يليق به .

وإنما قال ذلك \_ وفى نسخة « بذلك » \_ من قال ، من محصلي الأولين على وجه غفل عنه المتأخرون ، وهو أنهم قالوا : إن المطلوب الضرورى

هذا الاقتران علة لهذه النتيجة .

ثم إن فرضنا أن لكونه ضاحكاً علة أخرى غير كونه ناطقاً ، فكان الحكم فى الصغرى على كل إنسان بأنه ضاحك يقيناً بالنظر إلى تلك العلة ، كانت الصغرى باعتبارها ما يشبه قولنا :

كل إنسان فله طبيعة ما ، هي علة كونه ضاحكاً في بعض الأوقات ، فكانت حينئذ ضرورية لا وجودية .

فإذن غير الضرورية من جهة ما هو غير الضرورية لا تنتج ضر ورية فى البرهان . أما الضرورية فى إنتاج غير الضرورية فلا يضر ؛ لأن النتيجة تتبع أخس المقدمتين ما مر .

فظهر من جميع ذلك أن القياسات والمطالب البرهانية قد تكون ضرورية ، وقد تكون غير ضرورية ، من الممكنات والوجوديات بأصنافها .

وبعد ذلك فأراد أن يستعمل بالرد على المخالفين فيه فقال :

(٢) أقول : ذكر المعلم الأول : أن البرهان قياس مؤلف من مقدمات يقينية لمطلوب يقيني .

وفسر اليقيني بما يكون الحكم فيه ضرورياً لا يزول .

وفهم أكثر من تأخو عنه من ذلك ، أن المبرهن لا يستعمل إلا المقدمات الضرورية ، كما مر ذكره .

ثم لما صادفوا أصحاب العلوم الطبيعية وما تحتها يستنتجون غير الضروريات من أمثالها ،

والشيخ لم يورد للضروريات مثالًا لاتفاق الجمهور على وقوعها في البرهان ،

ولا للممكنات لكونها باعتبار كالضروريات ، وتمثل فى الوجوديات بحالات اتصالات الكواكب وانفصالاتها ؛ فإن المطلوب لا يكون إمكان وجودهما للكواكب ، بل نفس وجودهما ، وهى لا تدوم ما دامت الكواكب موجودة بل تتعاقب عليها ، فهى من الوجوديات الصرفة .

ثم إنه انتقل من بيان حال المطالب إلى الاستدلال بها على حال المقدمات ، وهو أن كل جنس من المطالب تخصه مقدمات مناسبة وتفيده يقيناً .

فالمبرهن ينتج الضرورى مما تكون جميع مقدماته ضرورية

وغير الضرورى مما لا يكون كذلك ، بل تكون إما جميعها غير ضرورية

أو بعضها ضرورية وبعضها غير ضرورية .

فإن قيل : ألستم حكمتم بأن الصغرى المطلقة ، أو الممكنة مع الكبرى الضرورية ، كما في قولنا :

كل إنسان ضاحك.

وكل ضاحك ناطق .

ينتج ضرورية .

فلم لا يجوز أن يستعملها المبرهن للمطالب الضرورية .

قلنا : إنا حكمنا بذلك هناك بحسب نظرنا في مجرد صورة القياس.

وأما ها هنا ، فلما كانت المادة أيضاً معتبرة ، فنقول بحسب ذلك : إن البرهان لا يتألف مهما على المطالب الضرورية ؛ وذلك لأن وجود الضحك للانسان ، لو كان هو الذي يفيد العلم بكونه ناطقاً فقط ، لكان الحكم عليه بالنطق ، حال زوال الضحك كاذباً فلا يكون هذا الاقتران منتجاً لهذه النتيجة .

وأيضاً الحكم بوجود الضحك لكل واحد من الناس لا يستفاد من الحس ؛ فإن الحس لا يفيد الحكم بوجود الضحك لكل واحد من العقل ، والعقل لا يحكم به يقيناً إلا إذا أسنده إلى علم الكلى ، فهو مستفاد من العقل ، والعقل لا يحكم به يقيناً إلا إذا أسنده إلى علمته الموجبة إياه ، المقارنة لكل واحد من الأشخاص ، وهي كونه ناطقاً .

ويلزم من ذلك أنه إنما يحكم بكونه ضاحكاً ، بعد الحكم بكونه ناطقاً ، فلا يكون

يستنتج في البرهان من الضروريات \_ وفي نسخة « لا يستنتج في البرهان إلا من الضروريات » \_

وفى غير البرهان قد يستنتج منغير الضروريات ، ولم يرد \_ وفى نسخة بزيادة « به » \_ غير هذا . وأراد \_ وفى نسخة « أو أراد » \_ أن صدق مقدمات البرهان فى ضرورتها \_ وفى نسخة «فى ضروراتها » \_ أوإمكانها . أو إطلاقها \_ وفى نسخة « وإطلاقها » \_ صدق ضرورى .

(٣) وإذا قيل في كتاب\_وفي نسخة «كتب»\_ البرهان الضروري، فيراد به ما يعم الضروري المورد في كتاب \_ وفي نسخة « في كتب » \_ القياس ،

مع كوبهم مبرهنين ، طلبوا وجه ذلك ، فأتى بهم القسمة المذكورة إلى القول بأنه لا يستعمل إلا الضروريات أو الممكنات الأكثرية .

فذكر الشيخ أن ذلك غير صحيح ؛ لأن المبرهن يطلب اليقين في كل حكم، ضرورياً كان أو غير ضرورى ، فيستنتج كل حكم مما يناسبه ويليق به ، إلا أنه إنما يصدق بجميع ما يصدق به ، مقدمة كانت أو نتيجة بالضرورة التي لا تزول .

وهذه ضرورة أخرى متعلقة بالقضية اليقينية غير التي هي جهة لبعضها ،

ثم إن الشيخ أول كلام المحصلين الأولين ، يعنى المعلم الأول ، على وجه يطابق الحق . فقال : إنه يحتمل أحد معنيين :

أحدهما : أن يحمل الضرورى على التي هي جهة لبعض مقدمات البرهان ويتائجها .
و إنما خص الضروريات منها بالذكر ؛ لأن المبرهن يستنتج الضرورى من مثله ،
وغيره من أصحاب الصناعات الأخرى ربما يستنتجه من غيره ، ولا يبالى بذلك .

والثاني : أن يحمل الضرورة على التي تتعلق بصدق جميع المقدمات والنتاثج اليقينية . وهي الضرورة الثانية اللاحقة للحكم .

(٣) أقول: قد ذكر أن شرائط مقدمات البرهان خمسة: أولها: أن يكون أقدم من نتائجها بالطبع لتكون عللا لها.

وما تكون ضرورته\_وفى نسخة «ضرورية» وفى أخرى «ضروريا »\_ما دام الموضوع موصوفا بما وصف به ، لا الضرورى الصرف ·

وقد تستعمل \_ وفى نسخة «وتستعمل » \_ فى مقدمات البرهان المحمولات الذاتية على الوجهين الأولين \_ وفى نسخة بدون كلمة «الأولين » \_ اللذين \_ وفى نسخة «الذاتى» \_ فى المقدمات.

وثانيها : أن تكون أقدم منها عند العقل ، أى يكون أعرف منها لتكون عللا للتصديق

وثالثها : أن تكون مناسبة لنتائجها ، وذلك بأن تكون محمولاتها ذاتية لموضوعاتها ، بأحد المعنيين المذكورين في النهج الأول ، أعنى الذاتى المقوم ، والعرض الذاتى ، فإن الغريب لا يفيد العلم بما لا يناسبه .

ورابعها: أن تكون ضرورية ؛ إما بحسب الذات ، وإما بحسب الوصف ، أى تكون مطلقة عرفية شاملة لهما؛ وذلك لأن المحمول على شيء بحسب جوهره ، وهو المحمول المناسب للموضوع ، فربما يزول بزوال الموضوع ، عما هو عليه ، حال كونه موضوعاً ، وربما لا يزول .

وذلك لأنه ينقسم

إلى ما يحمل عليه بسبب ما يساويه كالفصل ، وهو مما يزول بزوال نوعية ذلك الشيء وإلى ما يحمل عليه بسبب ما لا يساويه كالجنس .

وهذا ربما يزول بزوال نوعيته ، وربما لا يزول .

مثلا الخفيف إذا حمل على الهواء ، فإنه يزول إذا صار ماء ، ولا يزول إذا صارناراً . فالمرئى إذا حمل على الأسود ، فإنه يزول إذا صار شفافاً ، ولا يزول إذا صار أبيض . فالضرورى بحسب الذات ربما لا يشمل الزائل بزوال الموضوع عما هو عليه حال يه موضوعاً .

والمشروط بكون الموضوع على ما وضع ، يشمل الجميع .

وخامسها : أن تكون كلية ، وهي ها هنا أن تكون محمولة على جميع الأشخاص ، وفي جميع الأزمنة حملاً أولياً

وقد عرفت ذلك وعرفت خطأ من يخالف فيه . وإنما تُطلب الذاتيات بالمعنى الآخر ·

الفصل الثالث

#### إشــارة

إلى الموضوعات ، والمبادئ ، والمسائل ، فى العلوم \_ وفى نسخة « إلى مقدمات العلوم وموضوعاتها » \_

(١) ولكل واحد من العلوم شيء أو أشياء متناسبة \_ وفي نسخة

وأيضاً فإنكم تقولون : الجنس محمول على الإنسان ؛ لأنه محمول على الحيوان ، وهذا بيان حمل ذاتي الإنسان عليه .

أجيب : عن الأول : بأن النفس إنما عرفت فى أول الأمر لا من حيث ماهيتها ، بل من حيث إنها شيء ما يتصرف فى الجسم ، ويصدر عنها أثر فيه .

والجوهر المطلاب إثباته لهذا المفهوم ، ليس بجنس له ، من حيث هو هذا المفهوم ، بل هو جنس للماهية المسهاة بر النفس ) التي لم تتحصل في العقل إلا بعد العلم بجوهريتها وكذلك القول في الصورة وما يجرى مجراها .

وعن الثانى : بأن المطلوب ليس هو إثبات الجسم للإنسان ، بل هو العلة لثبوته ، وإنما نلوح عليته عند إخطاره ـــ وفى نسخة « إحضار له » ــ بالبال متوسطاً بينهما .

وإذا ثبت أن المطلوب لا يكون ذاتياً مقوماً ، فقد ظهر أن محمولى المقدمتين لا يكونان مقومين معاً ، بل إنما تكونان على أحد المأخذين اللذين ذكرناهما في (النهج الأول) في مقدمات العلوم وموضوعاتها

وفي بعض النسخ :

(١) أقول موضوع العلم هو الذي يبحث في ذلك العلم عن أحواله . والشيء الواحد قد يكون موضوعاً لعلم : (٤) وأما في المطالب فإن الذاتيات المقومة \_ وفي نسخة « المقدَّمة » \_ لا تطلب البتة .

أى لا يكون بحسب أمر أعم من الموضوع ؛ فإن المحمول بحسب أمرٍ أعم كالحساس على الإنسان ، لا يكون محمولا حملا أولياً .

ولا بحسب أمر أخص من الموضوع ؛ فإن المحمول بسبب أمر أخص ، كالضاحك على الحساس لا يكون محمولا على جميع ما هو حساس ، بل على بعضه ، فلا يكون حمله عليه كليا .

واعلم أن الأخيرين من هذه الشروط يختصان بالمطالب الضرورية والكلية

واقتصر الشيخ ها هنا على ذكر شرطين من هذه الحمسة ، وهما (الثالث) و (الرابع) وذلك لأن (الأول) يختص ببرهان اللم ، وسنذكره مع (الشرط الثاني) عند ذكر أقسام البرهان.

و ( الخامس ) يندرج بالقوة فى الشرطين المذكورين ، وذلك لأن الحمل على جميع الأشخاص هو حصر القضية

وكونه فى جميع الأوقات مندرج فى ضرورة الحكم المذكور . وكونه أولياً يندرج فى كونه ذاتياً بالمعنى الثانى على بعض الوجوه .

( ٤ ) أقول : قد ذكر فى ( النهج الأول ) أن الشيء مستحيل أن يتمثل معناه فى الذهن خالياً عن تمثل ما هو ذاتى مقوم له .

وبيِّن من ذلك استحالة معرفة الشيء مع الجهل بمقوماته .

فإذن لا يكون القوم مطلوباً البتة . والمخالفون في ذلك هم أهل الظاهر من الجدليين ؛ فإنهم يذهبون إلى أن الجنس يجب أن يثبت

أولاً : وجوده للموضوع .

وَثَانَياً : كُونُهُ وَاقعاً في جُوابِ ﴿ مَا هُو ؟ ﴾ لتتحقق جنسيته .

وقد ظهر مما مر خطؤهم ، فالمطالب البرهانية ، هي الأعراض الذاتية المذكورة . فإن قيل : أليس كون النفس أو الصورة جوهراً ، أحد المطالب العلمية ، مع أن الجوهر جنس لهما ؟

« مناسبة » \_ نبحث عن أحواله أو أحوالها وتلك الأحوال هى الأعراض الذاتية \_ وفى نسخة « ويسمى \_ وفى نسخة « ويسمى الذاتية \_ وفى نسخة « ويسمى الشيء » \_ موضوع ذلك العلم ، مثل المقادير للهندسية .

إما على جهة الإطلاق كالعدد للحساب .

وإما لا على الإطلاق ، بل من جهة ما يعرض له عارض :

إما ذاتى له كالحسم الطبيعي ، من حيث يتغير للعلم الطبيعي .

أو غريب كالكرة المتحركة لعلمها .

والأشياء الكثيرة قد تكون موضوعات لعلم واحد ، بشرط أن تكون متناسبة ووجه التناسب أن يتشارك ما هو ذاتى كالخط ، والسطح ، والجسم ؛ إذ جعلت موضوعات للهندسة ؛ فإنها تتشارك فى الجنس، أعنى الكم المتصل القار الذات ، وإما فى عرضى كبدن الإنسان وأجزائه ، وأحواله .

والأغذية والأدوية وما يشاكلها ، إذا جعلت جميعاً موضوعات علم الطب ؛ فإنها تتشارك في كونها منسوبة إلى الصحة ، التي هي الغاية في ذلك العلم .

وإنما سمى هذا الشيء ، أو الأشياء بموضوع العلم ؛ لأن موضوعات جميع مباحث ذلك العلم تكون راجعة إليه

بأن يكونُ هو نفسه ، كما يقال : العدد إما زوج ، وإما فرد .

أو يكون جزئياً تحته ، كما يقال : الثلاثة فرد .

أو جزءاً منه ، كما يقال في الطبيعي الصورة ، تفسد وتُـخلف بدلا .

أو غرضاً ذاتياً له ، كما يقال : الفرد إما أولى أو مركب .

وإنما يبحث فى العلم عن أحوال موضوع العلم ، أى عن أعراضه الذاتية التى مر ذكرها فى ( النهج الأول ) فهى محمولات جميع مسائل العلم التى يكون إثباتها للموضوعات ، هو المطالب فيه .

قوله :

(۲) ولكل علم مبادئ\_وفى نسخة «مبادٍ»\_ومسائل: فالمبادئ \_وفى نسخة «والمبادى» \_ هى الحدود والمقدمات التى منها تؤلف قياساته.

وهذه المقدمات:

إما واجبه القبول .

وإما مسلمة على سبيل حسن الظن بالمعلم ، تصدر في العلم ·

وإِما \_ وفى نسخة « أو » \_ مسلمة فى الوقت إلى أن تنبين \_ وفى نسخة « تبين » \_ وفى \_ وفى نسخة « فى » \_ نفس المتعلم تشكك \_ وفى نسخة « تشكل » \_ فيها .

(٢) أقول : المبادىء هي الأشياء التي يبني العلم عليها ، وهي :

إما تصورات .

وإما تصديقات .

والتصورات : هي حدود أشياء تستعمل في ذلك العلم وهي :

إما موضوع العلم ، كقولنا في الطبيعي : الجسم هو الجوهر القابل للأبعاد الثلاثة وإما جزء منه ، كقولنا : الهيولي هو الجوهر الذي من شأنه القبول فقط

وإما جزئى تحته ، كقولنا : الجسم البسيط هو الذي لا يتألف من أجسام مختلفة

وإما عرضى ذاتى له ، كقولنا : الحركة كمال أول ، لما بالقوة ، من حيث هو بالقوة وهذه الأشياء تنقسم

إلى ما يكون التصديق بوجوده متقدماً على العلم ، وهو الموضوع ، وما يدخل فيه وإلى ما يكون التصديق بوجوده إنما يحصل فى العلم نفسه ، وهو ما عداهما ، كالأعراض نمة .

وأما الحدود — وفي نسخة «والحدود» — فمثل الحدود التي تورد لموضوع الصناعة وأجزائه وجزئياته إن كانت.

وحدود أعراضه الذاتية ، وهذه \_ وفي نسخة « وهذا » \_ أيضاً تصدر

وقد تجمع \_ وفي نسخة «تجتمع» \_ المسلمات على سبيل حسن الظن بالمعلم \_ وفي نسخة بدون عبارة « بالمعلم » \_

فحدود القسم الأول حدود بحسب الماهيات ، وحدود القسم الثاني إذا صورتها – وفي نسخة « تصورتها » ــ ما كانت حدوداً بحسب الأسماء ، ويمكن أن تصير بعد التصديق بالوجود حدودا بحسب الماهيات .

وأما التصديقات : فهي المقدمات التي منها تؤلف قياسات العلم ، وتنقسم :

إلى بينة يجب قبولها ، وتسمى القضايا المتعارفة ، وهي المبادىء على الإطلاق . وإلى غير بينة يجب تسليمها ليبني عليها ، ومن شأنها أن تتبين في علم آخر ، وهي مبادىء بالقياس إلى العلم المبنى عليها ، ومسائل بالقياس إلى العلم الآخر

وإن كان تسليمها مع مسامحة ما ، وعلى سبيل حسن الظن بالعلم ، سميت أصولا

وإن كانت مع استنكار وتشكيك سميت مصادرات .

وقد تكون المقدمة الواحدة أصلا موضوعاً عند شخص ، ومصادرة عند آخر . وتسمى الحدود الواجب والواجب تسليمها معاً ، أوضاعاً .

وهي قد توضع في افتتاح العلوم ، كما في الهندسة .

وقد تختلط بمسائلها كما في الطبيعيات .

ولا بد من تقديمها على الجزء المحتاج إليها من العلم ، إذا كانت مخلوطةهي بالمسائل

والحدود في اسم الوضع فتسمى أوضاعًا ، لكن المسلمات منها تختص باسم الأصل الموضوع · والمسلمات على الوجه الثانى « تسمى مصادرات » ·

وإذا كان لعلم ما أصول موضوعة ، فلا بد من تقديمها و تصدير العلم بها . وأما الواجب قبولها ، فعن \_ وفى نسخة « فمن » \_ تعديدها استغناء ، لكنها ربما خصصت بالصناعة ، وصدرت في جملة المقدمات .

فكل\_وفى نسخة «وكل »\_أصل موضوع فى علم ؛ فإن البرهان عليه من علم آخر .

وتصدير العلم بها أولى .

ويمكن أن يفُهم من ظاهر كلام (الشيخ) أن الحدود والأصول الموضوعة ، هي التي بصدر بها ، دون المصادرات ؛ لأنه خصهما بذلك .

والحق أن حكم الثلاثة في التصدير واحد .

وأما الواجب قبولها ، فعن تعديدها استغناء لظهورها ؛ وهي تنقسم :

إلى عام يستعمل في جميع العلوم ، كقولنا : الشيء الواحد إما ثابتاً ، أو منفياً . وإلى خاص ببعضها ، كقولنا الأشياء المساوية لشيء واحد ، متساوية ؛ فإنه بستعمل في الرياضيات ، لا غير .

والمورد من ذلك في فواتح العلوم ، يجب أن يخصص بالعلم ، وإلا فالتصدير به قبيح والتخصيص قد يكون بالجزئين جميعاً ، كما يقال في الهندسة : المقدار إما مشارك راما مباين . فخصص الموضوع الذي هو (الشيء) بالمقدار ، والمحمول الذي هو المثبت النفي ، بـ ( المشارك ) و ( المباين )

وبهذا التخصيص صارت القضية العامة ، خاصة بالهندسة ، وصالحة لأن تقدم في

وقد يكون بالموضوع وحده ، كما يقال : المقادير المساوية لمقدار واحد متساوية ،

### الفصل الرابع إشــارة

في \_ وفى نسخة « إلى » \_ نقل البرهان \_ وفى نسخة « البراهين » \_ وتناسب العلوم

(۱) اعلم أنه إذا كان موضوع علم ما ، أعم من موضوع علم آخر . إما على وجه التحقيق وهو أن يكون أحدهما ، وهو الأعم ، جنساً للآخر . وإما على \_ وفى نسخة بدون كلمة «على » \_ أن يكون الموضوع فى أحدهما ، \_ وفى نسخة بزيادة — « وهو الأعم » — قد أخذ مطلقاً ، وفى الآخر مقيداً بحالة خاصة .

(١) أقول: العلوم تتناسب وتتخالف بحسب موضوعاتها ، فلا يخلو:

إما أن يكون بين موضوعاتها عموم وخصوص .

أم لا يكون .

فإن كان ، فإما أن يكون على وجه التحقيق .

أو لا يكون .

والذي يكون على وجه التحقيق : هو الذي يكون العموم والخصوص ، بأمر ذاتى ، وهو أن يكون العام جنساً للخاص ، كالمقدار والجسم التعليمي ، اللذين :

أحدهما : موضوع الهندسة .

والثانى : موضوع المجسمات .

والعلم الحاص الذي يكون بهذه الصفة يكون تحت العام وجزءاً منه .

والذي ليس على وجه التحقيق : هو الذي يكون العموم والخصوص ، بأمر عرضي . وينقسم : إلى ما يكون الموضوع فيهما شيئاً واحداً ، لكن وضع ذلك الشيء في العام

فخصص الموضوع الذى هو الأشياء بالمقادير ، ويصير الموضوع أيضاً متخصصاً بتخصصه ؛ فإن المتساوية المقدار ، غير المتساوية العدد ،

فهذه هي المباديء .

وأما المسائل : فهي التي يشتمل العلم عليها ، وتبين فيه – وفي نسخة « فيها » – وهي مطالبه .

والفاضل الشارح قال:

( والتصديقات : إما واجبة القبول ، وتسمى تلك مع الحدود أوضاعاً .

ومنها مسلمة : على سبيل حسن الظن بالمعلم ، وهي تصندر في العلم ، وهي التي تسمى «مصادرات »

ومنها مسلمة : في الوقت إلى أن يبين في موضع آخر ، وفي نفس التعليم فيه شك . ثم إن تلك القضايا :

إن كانت أعم من موضوع الصناعة ، وجب تخصيصها به

وإن كانت غير بينة بذاتها وجب بياتها في علم آخر)

أقول: في هذا الكلام خبط كثير؛ فإن واجبة القبول لا تسمى (أوضاعاً) والتسليم على سبيل حسن الظن، لا يسمى (مصادرات)

وجميع هذه القضايا لا تخصص بالواجب قبولها ، لا غير (١) ، وذلك عند التصديق بها وأما إن لم يصدر بها لا يكون عند البناء عليها أعم من موضوع الصناعة ، فإن المبى عليه يجب أن يكون مناسباً للمبى .

وليس هذا حكم الواجب قبولها ؛ فإنها لشدة وضوحها ، تستعمل في كثير من المواضع على عمومها من غير تخصيص .

ولا أدرى كيف وقع هذا منه ، فلعل (٢) من الناسخين ، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) وفي نص آخر (قبولها ، وذلك عند انتصديق. بها لا غير ) .

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل.

فإِن العادة – وفي نسخة بزيادة « قد » – جرت بأن يسمى الأخص موضوعًا تحت الأعم :

مثال الأول: علم المجسمات تحت الهندسة ·

ومثال \_ وفى نسخة «مثال » \_ الثانى علم — وفى نسخة بدون كلمة «علم » — الأكر المتحركة \_ وفى نسخة «متحركة» \_ تجت علم الأكر وفى نسخة « الكرات » \_ .

وقد يجتمع الوحهان في واحد، فيكون أولى باسم الموضوع \_ وفي نسخة « الوضع » \_ المناظر تحت « الموضع » \_ المناظر تحت علم الهندسة .

مطلقاً ، وفي الحاص مقيداً بحالة خاصة ، كالأكر ، مطلقة ومقيدة بالمتحركة ، اللذين هما موضوعا علمين .

وإلى ما يكون الموضوع فيهما شيئين ، ولكن مرضوع العام عرض عام لموضوع الخاص كالوجود والمقدار اللذين

أحدهما : موضوع الفلسفة .

والثانى : موضوع الهندسة .

والعلم الخاص الذى يكون على هذين الوجهين يكون تحت العلم العام، ولكنه يكون جزءاً منه وقد يجتمع الوجهان : أى الذى بحسب التحقيق ، والذى ليس بحسبه ، فى واحد ؟ فيكون الخاص بالوجهين أولى بأن يطلق عليه أنه موضوع تحت العام من الخاص ، بأحد الوجهين .

وهو مثل علم المناظر؛ فإن موضوعه تحت موضوع علم الهندسة بالوجهين ؛ وذلك لأن موضوعه الحطوط المفروضة فى موضوعه الحطوط المفروضة فى سطح محروط النور المتصل بالبصر ؛ فالحطوط المفروضة فى سطح محروط ما ، هى نوع من المقادير ؛ ولذلك يكون العلم الباعث عنها ، تحت الهندسة وجزءاً منه وهى مطلقة أعم منها مقيدة بالنور المتصل بالبصر فالعلم الباحث عنها مع هذا القيد يكون داخلا تحت الأول ويكون جزءاً منه .

فإذنَّ علم المناظر داخل بالمعنى الثانى تحت ما هو داخل بالمعنى الأول تحتالهندسة، فهو أولى بالدخول مما يكون دخوله بأحد المعنيين .

وربما كان موضوع علم ما ، مباينًا لموضوع علم آخر ، لكنه ينظر فيه من حيث أعراض خاصة لموضوع \_ وفى اسخة « بموضوع » \_ ذلك العلم \_ وفى السخة بدون كلمة « العلم » \_ فيكون أيضًا موضوعًا تحته ، مثل الموسيقى تحت علم الحساب .

وحينئذ يكون اسم الموضوع إنما يقع بالتشكيك على الذي بمعنيين ، وعلى الذي بمعنى حد .

وأما إذا لم يكن بين الموضوعات عموم وخصوص :

فإما أن يكون الموضوع شيئاً واحداً .

أو يختلف بحسب قيدين مختلفين ، كأجرام العالم ؛ فإنها من حيث الشكل موضوعة للهيأة ومن حيث مطلق الطبيعة موضوعة للسماء والعالم ، من الطبيعى .

وكذلك قد يتفق اتحاد بعض المسائل فيها بالموضوع والمحمول ، واختلافها بالبراهين ، كالقول بأن الأرض مستديرة ، وهي في وسط السهاء فيهما .

وإما أن لا يكون الموضوع شيئاً واحداً ، بل يكون شيئين مختلفين ؛ ولا يخلو : إما أن يكون بينها تشارك في البعض .

أو لا يكون .

فإن كان فهى مثل الطب والأخلاق ؛ فإن موضوعهما اشتركا فى البحث عن القوى الإنسانية ، لكن عن وجهتين مختلفين ؛ ولذلك يقع فى بعض مسائلهما اتحاد فى الموضوع . وإن لم يكن بيهما تشارك :

فإما أن يكونا معاً تحت ثالث ، فيكون العلمان متساويين في الرتبة ، كالهندسة والحساب.

وإما أن لا يكون كذلك ، ولا يخلو :

إما أن يوضع أحدهما مقارناً لأعراض ذاتية تختص بالآخر .

و لا يوضع .

فإن وضع فيكون العلم الباحث عنه ، من حيث يبحث عن تلك الأعراض ، موضوعاً تحت العلم الباحث عن الآخر ، وذلك كالموسيقي والحساب ؛ فإن موضوع الموسيقي هو

(٢) وأكثر الأصول الموضوعة في العلم الجزئي الموضوع تحت غيره، إنما تصح في العلم الكلى الموضوع فوق، على أنه كثيراً ما تصح وفي نسخة « أكثر إما تصح » مبادئ العلم الكلى الفوقاني، في العلم الجزئي السفلاني.

النغم من حيث يعرض لها التأليف .

والبحث عن النغم المطلقة يكون جزءاً من العلم الطبيعي، لكنه يُبحث في الموسيقي من حيث يعرض لها نسبة عادية مقتضية للتأليف.

وكان من حق تلك النسب إذا كانت مجردة أن يُبحث عنها في الحساب؛ فلذلك صار هذا البحث تحت الحساب ، دون الطبيعي .

وأما إن لم يكن أحد الموضوعين مقارناً لأعراض الآخر ، فالباحثان عنهما علمان متباينان مطلقاً ، كالطبيعي والحساب .

وقد حصل عن هذا البحث أن كون علم تحت آخر ، إنما يكون على أربعة اوجه : أحدها : أن يكون الموضوع العالى جنساً لموضوع السافل .

وثانيها: أن يكون موضوعها واحداً ، لكنه وضع في أجدهما مطلقاً وفي الآخر مقيداً . وثالثها: أن يكون موضوع العالى عرضاً عاماً لموضوع السافل .

ورابعها: أن يكون البحث عن موضوع السافل من حيث اقترن به أعراض موضوع لعالى .

والشيخ ذكر من هذه الأربعة ثلاثة في هذا الموضع .

قولە :

(٢) أقول: العلم (السفلاني) يسمى «جزئياً » بالقياس إلى (الفوقاني). و (الفوقاني) كلياً بالقياس إليه.

وأكثر المبادئ الغير البينة للجزئى ، إنما تكون مسائل للعلم الكلى تبين فيه ، وذلك كقولنا : الجسم مؤلف من هيولى وصورة ، والعلل أربعة ؛ فإنهما من مبادىء الطبيعى ، ومن مسائل الفلسفة الأولى . .

وقد يكون بالعكس من ذلك ؛ فإن امتناع تأليف الجسم من أجزاء لا تتجزأ ، مسألة

(٣) وربما كان علم فوق علم، تحت علم \_ وفى نسخة « وتحت آخر » بدلا من « تحت علم » \_ وينتهى إلى العلم الذى موضوعه الموجود من حيث » \_ هو موجود، وفى نسخة بدون عبارة « موضوعه الموجود من حيث » \_ هو موجود، ويبحث عن لواحقه \_ وفى نسخة « لواحق » \_ الذاتية ، وهو العلم المسمى بالفلسفة \_ وفى نسخة « بالسفه » \_ الأولى .

من الطبيعي ، ومبدأ فى الإلهي ، وإثبات الهيولى على أنها أصل ، موضوع هناك .

ويشترط فى هذا الموضع أن لا تكون المسألة فى السفلانى مبنياً على ما يبنى عليه ـــ وفى نسخة « يتبين به » ـــ فى الفوقانى ، لئلا يصير البيان دوراً .

قوله .

(٣) أقول: العلم الذي يكون فوق علم وتحت علم ، كالطبيعي الذي هو فوق الطب وتحت الفلسفة الأولى ، والنسب بينهما تختلف على الوجوه المذكورة .

فالطب عند من يكون موضوعه بدن الإنسان من حيث يصح و يمرض يكون تحت علم الحيوان من الطبيعي ، بثلاثة أوجه ، من الأربعة ، هي (الأول) و (الثاني) و (الرابع) وذلك لأن الإنسان نوع من الحيوان ، وقد أخذ في الطب مقيداً بقيد ، وإنما ينظر فيه من حيث يقترن ببعض الأعراض الذاتية للحيوان .

وعلم الحيوان يكون تحت الطبيعي ، بالوجه الأول ؛ ولذلك يعد في أجزائه .

والطبيعي تحت الفلسفة الأولى ، بالوجه الذي لم يصرح به الشيخ .

وإذ لا شيء أعم من الموجود الذي هو موضوع الفلسفة الأولى ، فلا علم أعلى منها ؛ ويبحث فيها عن الأعراض الذاتية للموجود ، من حيث هو موجود ، وهي كالواحد والكثير والقديم والمحدث .

\* \* \*

وبقى ها هنا بحث : وهو أن هذا الفصل مترجم فى الكتاب بـ ( نقل البرهان ) ولم يذكر فيه ( نقل البرهان )

والفصل الذى قبله مترجم فى بعض النسخ ب ( تناسب العلوم ) وليس فيه ذكر تناسب العلوم أصلا .

## الفصل الخامس إشــــارة إلى برهان لِمّ ، وبرهان إن

(١) إن الحد الأوسط إن كان هو السبب \_ وفى نسخة « النسب » \_ فى نفس الأمر لوجود الحكم ، وهو نسبة أجزاء النتيجة بعضها إلى بعض ، كان البرهان برهان لم م ؛ لأنه يعطى السبب فى التصديق بالحكم ، ويعطى

والفاضل الشارح : ترجمها على هذه الرواية ، ولم يذكر الوجه فى ذلك . فأقول : أصح الروايات ما أوردناه ، أعنى ترجمتها بما مر .

ولنقل البرهان : معنيان :

أحدهما: أن يكون علم مبنياً على أصل موضوع تبين في علم آخر ، فيكون البرهان الذي يبين به ذلك الأصل ، منقولا من علمه إلى العلم الأول المبيى ، حتى يتم ذلك العلم به والثاني : أن تكون المسألة من علم ما ، والبرهان عليه إنما يكون لشيء من حقه أن يكون في علم آخر ، وإنما نقل من ذلك العلم إلى هذا العلم لبيان تلك المسألة ، كسائل المناظر والموسيق ؛ فإن من حق براهيمهما أن يكون بعيها من علم الهندسة والحساب ؛ وذلك لأن المسائل لوجرت (١) عن نور البصر ، وعن النغم ، لكانت بعيها مسائل من العلمين المذكورين ، وبذلك الاقران لم تتغير أحوالها ؛ فلذلك نقلك البراهين من مواضعهما إليهما ، وهو السبب بعينه لكونه تحت الحساب ، دون الطبيعى .

واسم النقل بهذا المعنى الثانى ، أحق منه بالذى قبله ، إلا أن اشتمال الفصل على المعنى الأول أكثر منه على الثانى .

(١) أقول: الحد الأوسط في البرهان لا بد وأن يكون علة لحصول التصديق بالحكم الذي هو المطلوب في العقل، وإلا فلم يكن البرهان برهاناً على ذلك المطلوب، هذا اخلف. ثم إنه لا يخلو:

السبب فى وجود الحكم \_ وفى نسخة « ويعطى اللمية فى التصديق ووجود الحكم » \_ . فهو مطلقاً معط للسبب \_ وفى نسخة « يعطى السبب » \_ .

وإن لم يكن كذلك ، بل كان سبباً \_ وفى نسخة «شيئاً » \_ للتصديق فقط ، فأعطى اللمية فى الوجود \_ وفى نسخة « فأعطى اللمية فى التصديق ولم يعط اللمية فى الوجود » \_ فهو المسمى برهان إن ً ، لأنه دل على إنية الحكم فى نفسه دون لميته فى نفسه .

إما أن يكون مع ذلك علة أيضاً لوجود ذلك الحكم في الحارج. أولا يكون.

فإن كان فالبرهان ــوفى نسخة « فالمسمى » ــ هو برهان لِـم ، وإلا فهو البرهان المسمى برهان إن ً . وهو لا يخلو :

إما أن يكون الأوسط فيه معلولاً لوجود الحكم فى الحارج .

أو لا يكون .

فالأول : يسمى دليلا .

والثانى : لا يخص بأسم .

والدليل يشارك برهان ليم ً ، في الحدود .

ويتخالفان في وضع الأوسط والأكبر .

وفى النتيجة .

وأحق البراهين باسم البرهان هو برهان لـِمٍّ ؛ لأنه معط للسبب في الوجود والعقل .

والعلم اليقيبي بما له سبب في الحارج عن أجزاء القضية لا يحصل إلابه كما ذكرناه ، فقدمتاه أقدم في الوجود والعقل جميعاً من النتيجة .

وأما برهان إن فلا يعطى السبب إلا فى العقل فقط ، والعلم اليقيني يحصل به ، إذا كان السبب فى الوجود معلوماً ؛ إلا أنه لا يكون سبباً فى العقل ؛ لكونه غير تام فى

 <sup>(</sup>۱) لعلها « جردت » .

فإن \_ وفى نسخة « وإن » \_ كان الأوسط فى برهان إن ، مع أنه ليس \_ وفى نسخة « برهان إن مع أنه » وفى أخرى « برهان إن مع أنه » بدون كامة « ليس » \_ بعلة لنسبة \_ وفى نسخة « نسبة » \_ حدى النتيجة ، هو معلول لنسبة حدى النتيجة \_ وفى نسخة بدون عبارة « هو معلول لنسبة حدى النتيجة \_ وفى نسخة بدون عبارة « هو معلول لنسبة حدى النتيجة \_ وفى غندنا سمى دايلا .

مثال ذلك قولك: إن كان كسوف قمرى \_ وفي نسخة بزيادة «موجودا» وفي أخرى بزيادة «موجود » \_ فالأرض متوسطة بين الشمس والقمر ، لكن الكسوف القمرى موجود ، فإذن الأرض \_ وفي نسخة «فالأرض» \_ متوسطة بين الشمس ، والقمر ، \_ وفي نسخة بدون عبارة « بين الشمس والقمر » \_

سببيته ؛ ولذلك لا يصلح أن يقع فى البرهان .

فالواقع فى البرهان يكون سبباً فى العقل فقط ، ويكون البرهان به برهان إن ، ومقدمتا هذا البرهان أقدم فى العقل ؛ لأنهما أعرف عندنا ، وليستا بأقدم فى الطبع . وإنما عرف ب (لم) و (أن) ؛ لأن اللمبة هى العلية ، والأنية هى الثبوت . وبرهان (لم) يعطى علة الحكم على الإطلاق .

و برهان ( أن ) لا يعطى علته فى الوجود ، ولكن يعطى ثبوته فى العقل .

والشيخ أورد مثالين :

أحدهما : استثنائي.

والآخر : اقترانی حملی .

يمكن أن يتمثل بهما فى برهان (لم) ، وفى الدليل باختلاف الوضع .

لكن الكسوف للقمر موجود ؛ فإذن الأرض متوسطة » \_ . . وفي واعلم أن الاستثناء كالحد الأوسط وقد أبين \_ وفي نسخة « ثبت » وفي أخرى « يثبت » \_ التوسط بالكسوف الذي هو معلول التوسط ، والذي \_ وفي نسخة «الذي» بدون « الواو » \_ هو برهان لم ، أن يكون الأمر بالعكس ، فيتبين \_ وفي نسخة « فتبين » \_ الكسوف ببيان توسط الأرض.

وأنت يمكنك أن تقيس \_ وفى نسخة « وأنت عليك أن تعين » \_ قياساً حملياً من القبيلين \_ وفى نسخة « القبيلتين » \_ بحدود مشتركة ، وليكن \_ وفى نسخة « فليكن » \_ الحد الأصغر محموماً ، والحدان الآخران قشعر يرة غارزة ناخسة وحمى الغب ، والمعلول منهما القشعر يرة .

أما الاستثنائي: وهو التمثيل بالحسوف ، وتوسط الأرض ، فظاهر مشهور .

وأما الاقتراني: ففيه نظر ؛ لأن المراد من حمى الغب ، إن كان هو الحرارة الغريبة الفاشية \_\_ وفي نسخة « الغاشية » \_ في الأعضاء التي تفارق ، وتعود في كل يوم مرة واحدة على ما هو المتعارف ، فليست هي علة للقشعريرة ، بل هما معلولا علة واحدة ، وهي الصفراء المتعفنة خارج العروق .

وحينئذ يكون البرهان من الحدود المذكورة فى الكتاب ، ضرباً من برهان ( إن ّ ) غير الدليل .

وإن كان المراد من حمى الغب ، هى الصفراء المتعفنة خارج العروق ، على وجه تسمية العلة بمعلولها الخاص ، كان المثال صحيحاً ، وإن كان مخالفاً للمتعارف من العبارة . قوله :

الفصل السادس

إشـــارة

إلى المطالب

(۱) من أمهات المطالب مطلب (هل الشيء موجود مطلقاً) أو (موجود علله على أمهات المطالب به \_ وفي نسخة بحذف عبارة « به » \_ يطلب أحد طرفى \_ وفي نسخة « أحد الطرفى \_ » النقيض .

(١) أقول: المطالب العلمية تنقسم ي

إلى أصول .

وإلى فروع .

والأصول هي الكلية التي لا بد منها ، ولا يقوم غيرها مقامها ويسمى بالامهات . والفروع هي الجزئية التي عنها بد في بعض المواضع ويمكن أن يقوم غيرها مقامها .

والأمهات قد قيل : إنها ثلاثة ، هي بالقوة ستة ، وهي مطلب (هل) و (ما) و (لم) لأن كل واحد يشتمل على مطلبين .

وقد قيل : إنها أربعة ، وأضيف إليها مطلب ( أى ) .

فصار اثنان للتصور ، وهما (ما) و (أى).

واثنان للتصديق ، وهما ( هل ) و ( لم ) .

فمطلب ( هل ) يشتمل على .

بسيط يكون الموجود فيه محمولاً ، كقولناً : هل زيد موجود ؟

وعلى مركب ، يكون الموجود فيه رابطة ، كقولنا : زيد هل هو موجود فى الدار ؟ قوله : (٣) واعلم أنه لاسواء :

قولك: إن الأوسط علة لوجود الأكبر مطلقاً ، أو معلوله مطلقاً .

وقولك: إنه علة أو معلول ، لوجود الأكبر في الأصغر .

وهذا مما يغفلون عنه ، بل يجب أن تعلم أنه كثيراً ما يكون الأوسط معلولا للأكبر ، لكنه علة لوجود الأكبر في الأصغر \*

(٢) أقول : وجود الأكبر مطلقاً ، غير وجود الأكبر فى الأصغر ، والحكم هو الثانى ، وعلة الأول غير علة الثانى .

والأوسط علة في برهان (لم) ومعلول في الدليل الثاني . دون الأول .

وأهل الظاهر من المنطقيين قد غفلوا عن هذا الفرق ، فالشيخ أوضح الحال فيه . ومما يزيده بياناً أن الأوسط يمكن أن يكون مع كونه علة لوجود الأكبر في الأصغر معلولا للأكبر ، كما أن حركة النار علة لوصولها إلى هذه الحشبة ، مع أنها معلولة النار ، ويكون هذا البرهان برهان (لم) .

ومنه قولنا : العالم مؤلَّف ، ولكل مؤلَّف مؤلِّف .

وأما فى الدليل، فلا يمكن أن يكون الأوسط مع كونه معلولا لوجود الأكبر فى الأصغر، علم وجوده مطلقاً، علم وجود الأكبر فى الأصغر على وجوده مطلقاً، وهو محال.

واعلم أن علة وجود الأكبر إنما يكون علة لوجوده في الأصغر في موضعين :

أحدهما : أن لا يكون للأكبر وجود إلا فى الأصغر ، كالحسوف الذى لا يوجد إلا فى القمر ، فعلته علة وجوده فى القمر .

ى المصلى المسلمة وجوده في العمل . مااثان - أن تكان عاتم الأكر عاتم أ

والثانى : أن تكون علة الأكبر علته أينما وجدت ، كالصفراء المتعفنة خارج العروق التي هي علة الحمي الغب أينما وجدت ، فهي علة لوجودها في بدن زيد .

وأما في غير هذين الموضعين ، فعلتاهما متغايرتان .

قوله :

(٢) ومنها مطلب \_ وفى نسخة بدون كلمة «مطلب» \_ (ما هو الشيء؟) وقد يطلب به \_ وفى نسخة بدون عبارة « به » \_ ماهية مفهوم الاسم المستعمل \_.

(٣) ولا بد من تقديم \_ وفى نسخة « تقدم » \_ مطلب ما الشيء ، على مطلب هل الشيء، إذا لم يكن ما يدل عليه الاسم المستعمل حداً للمطلوب \_ وفى نسخة « للمطلب » وفى أخرى « للطلب » \_ مفهوماً ، وكيف \_ وفى نسخة

(٢) أقول : ذات الشيء حقيقته ، ولا يطلق على غير الموجود .

والمراد أن الطالب بـ (ما) الأول ، هو السائل عن (ما هو) ويجاب بأصناف المقول في (جواب ما هو ؟) كما مر ذكرها .

وقد تقع الحدود الحقيقية في جوابه ، وربما تقام الرسوم مقامها ، على وجه التوسع ، أو عند الاضطرار .

والطالب ب (ما) الثانى ، هو السائل عن ماهية مفهوم الاسم ، كقولنا : ما الخلاء ؟ وإنما لم يقل (عن مفهوم الاسم) لأن السؤال بذلك يصير لغوياً ، بل هو السائل عن تفصيل ما دل عليه الاسم ، إجمالا .

فإن أجيب بجميع ما دخل في ذلك المفهوم بالذات ، ودل الاسم عليها بالمطابقة والتضمن ، كان الجواب حداً بحسب الاسم .

وإن أجيب بما يشتمل على شيء خارج عن المفهوم دال عليه بالالتزام ، على سبيل . التجوز ، كان رسما بحسب الاسم .

قوله :

(٣) أقول: المراد أن مطلب (ما) الذي يطلب شرح الاسم يجب أن يتقدم مطلبي (هل). ويعنى بقوله (إذا لم يكن ما يدل عليه الاسم المستعمل حداً) تفسير هذا المطلب لتمييزه عن قسميه ؛ فإن المتقدم على مطلبي (هل) هو الذي يطلب به شرح الاسم الذي لا يفهم مدلوله إلا بحد دون الآخر.

« وما كيف » \_ كان ؛ فإن المطلوب فيه \_ وفى نسخة بدون عبارة « فيه » \_ شرح الاسم \_ وفى نسخة بزيادة « إذا لم يكن ما يدل عليه الاسم المستعمل جزءاً للمطلوب مفهوما » \_

وتقدير الكلام: إذا لم يكن مدلول الاسم المستعمل فى المطلب المحتاج فى بيانه إلى حد ، مفهوماً ، والذى لا يكون مدلولا له ، حداً مفهوماً للمطلب ، يعنى المسئول عنه . وإنما قال ذلك ؛ لأن مدلول الاسم إذا كان حداً ، والحدود إنما تكون بحسب الذوات الحصلة ، كان للمحدود ذات محصلة .

وإذا كان المدلول مع كونه حداً هو مفهوماً ، كان تحصيل تلك الذوات ، أعنى وجودها أيضاً معلوماً ، فلا يكون للسؤال بر (هل) البسيطة حينئذ فائدة . وحينئذ لا يكون السؤال بما قبل (هل) لو كان حداً مفهوماً للمسئول عنه ، لما كان للمسئول بما فى هذا الموضع فائدة .

وإنما قال (حدا مفهوماً) لأن مدلول الاسم المحتاج في بيانه إلى حد مفهوماً (١) ، والذي لا يكون مدلوله إلى (١) ، ربما لا يكون له وجود في نفسه ، فيكون مدلول الاسم ، هو الجامع للأشياء التي وضع الاسم بإزائها فيكون حداً بوجه ، إلا أنه لا يكون مفهوماً ، ما لم يدل عليها بالتفصيل ، ويكون السؤال ب (ما هو ) باقياً إلى أن يفصل . وحينتذ يكون القول المفصل حداً مفهوماً له .

قوله: (وكيف كان فإن المطلوب فيه شرح الاسم) إثبات إجمالي لما تقدم ، أى وكيف كان الحال ؛ فإن المتقدم على مطلبي (هل) هو (ما) الطالب لشرح الاسم . وأما بالرواية الأخرى فيكون معناه هكذا : إذا لم يكن مدلول الاسم الذي استعمل

على أنه جزء للمطلب مفهوماً ، وذلك لأن المطلب هو مجموع اللفظين ، وأحدهما جزء للمجموع ، فيكون قولنا ( جزء للمطلب ) في غير هذه الرواية أيضاً ، على التمييز عن المستعما .

وقولنا (مفهوماً) نصب لأنه خبر (لم يكن).

وأنا أظن هذه الرواية تصحيف للأولى ، وكلاهما تصيحفان ، والأصل كان كذا :

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل.

(٤) وإذا \_ وفى نسخة « فإذا » \_ صح للشىء وجود صار ذلك بعينه حداً لذاته ، أو رسماً إن كان فيه تجوز \_ وفى نسخة « يجوز » \_

(ه) ومنها مطلب : أى شيء هذا \_ وفي بعض النسخ بدون كلمة «هذا » \_ وفي نسخة بزيادة «الشيء وأى الشيء مما يعد في أصول المطالب أيضا » \_

ويطلب به تمييز الشيء عما عداه .

(إذا لم يكن الاسم المستعمل حد المطلب \_ وفى نسخة «حداً للمطلوب » \_ مفهوماً). فإنه مطابق لمراده ، مستغن عن التمحلات التي أو ردناها ، وذلك واضح .

(٤) معناه ظاهر ، ومثاله : أنا إذا قلنا في جواب من يقول : « ما المثلث المتساوى الأضلاع ؟ » : إنه شكل يحيط به ثلاثة خطوط متساوية ، كان حداً بحسب الاسم ، ثم إذا بيّنا أنه « الشكل الأول » من كتاب « اقيلدس » صار قولنا الأول بعينه حداً بحسب الذات .

( ٥ ) وفى بعض النسخ ( ومنها مطلب أى شىء وهو أيضاً مما يعد فى أصول المطالب ويطلب به تمييز الشيء عما عداه )

أقول : يجاب عن أى شيء بما يميز تمييزاً ذاتياً ، وقد يجاب بما يميز تمييزاً عرضياً والمراد هو الأول .

وقد لا يعد هذا المطلب في الأصول ؛ لأن مطلب (ما) يغنى عنه ؛ إذ جوابه يشتمل على جميع الذاتيات ، مميزة كانت أو غير مميزة . وقد يعد فيها ؛ لأنه بعد الجواب عما هو في حال الشركة يتعين لطلب تمييز كل واحد من مختلفات الحقائق بالفصول ، ولا يقوم غيره حينئذ مقامه .

(٦) ومنها مطلب (لِمَ الشيء) وكأنه يسأل عما هو الحد الأوسط ، إذا كان الغرض حصول التصديق بجواب (هل) فقط ، أو يسأل عن ماهية السبب، إذا كان الغرض ليس هو – وفي نسخة بزيادة «حصول » – التصديق بذلك فقط وكيف كان ، بل يطلب – وفي نسخة «طلب » – سببه في نفس الأمر .

ولا شك في أن هذا المطلب بعد (هل) في المرتبة ، بالقوة ، أو بالفعل .

(٦) أقول مطلب (لم) يطلب العلة:

إما فى التصديق فقط كما يقال (ليم ) مبدألكل واحد .

وإما فىالوجود كما يقال : لـِم َ يجذب المغناطيس الحديد .

وهذه نكتة : وهي أن المطالب كما يكثرها المكثرون ، فللمقللين أيضاً أن يُقللوها بأن يجعلوا أصولها اثنين :

مطلباً للتصور.

ومطلباً للتصديق .

و يطوى الباقية فيهما .

وعلی هذا التقدیر یمکن أن یطوی (لم) فی مطلب (ما) حتی تکون الأمهات هی مطلبا (هل) و (ما) فقط .

و إيثار الشيخ إلى ذلك بقوله ( فكأنه يسأل عما هو الحد الأوسط ، أو عن ماهية ببب ).

ومطلب (لم) تابع لمطلب ( هل) في المرتبة \_ وفي نسخة « بالمرتبة » \_ :

إِمَا بِالْفَعْلِ فَكُمَّا يَقَالَ : هُلِ القَمْرِ مُنْخَسَفَ ؟ فَإِنْ قَيْلُ : نَعْمَ . قَيْلُ ( لَيْمَ ؟ ) .

وإما بالقوة، فكما يقال: ليم ً ينخسف القمر؛ فإنه يتضمن الحكم بانخسافه بالقوة، ونطلب العلة فيه .

قوله :

## النهج العاشر

في القياسات المغالطية(١)

« الفصل الأول »

(۱) إن الغلط قد – وفي نسخة بدون كلمة «قد» – يقع إما لسبب في القياس \_ وفي نسخة «إما لسبب القياس» \_ وهو أن يكون المدعى قياساً، ليس بقياس في صورته، وهو أن لا يكون على سبيل \_ وفي نسخة «على سبيل صورة» \_ شكل منتج، أو يكون قياساً في صورته، ولكنه \_ وفي نسخة «لكنه» – ينتج غير المطلوب؛ إذ قد وضع \_ وفي نسخة «أو قد وضع» وفي أخرى «وقد وضع» \_ فيه ماليس بعلة علة ، أو \_ وفي نسخة «وإنما» \_ لايكون قياسا بحسب مادته. أي أنه بحيث إذا اعتبر الواجب في مادته، اختل أمر صورته، قياسا بحسب مادته. أي أنه بحيث إذا اعتبر الواجب في مادته، اختل أمر صورته،

ويستغنى عنها كثيرا بمطلب \_ وفى نسخة « لمطلب » \_ ( هل ) المركب، إذا فطن لذلك الأين والكيف، والمتى \_ وفى نسخة « والمعنى » \_ ولم تعلم نسبته إلى الموضوع المطلوب حاله \_ وفى نسخة بدون كلمة « حاله » .

(٨) فإن لم يفطن لذلك ، لم يقم ذلك المطلب مقام هذا ، فكان و ف نسخة « وكان » \_ مطلبا خارجا عما عد .

<sup>(</sup>١) أقول : الغلط يقع لسبب يرجع :

إما إلى التأليف القياسي .

وإما إلى أجزائه التي هي المقدمات ، ثم الحدود .

والشيخ بدأ بالقسم الأول ، فقال : (إن الغلط قد يقع إما لسبب في القياس) وأخر القسم الثاني إلى أن يتم الكلام في القسم الأول .

أثم الذي يرجع إلى التأليف ، فيكون لسبب يرجع :

إما إلى صورته ــ وفى نسخة « إما إلى صورة القياس » ــ

وإما إلى مادته .

وبدأ بالقسم الأول فقال : ( وهو أن يكون المدعى قياساً ، ليس بقياس فى صورته ) . ثم الذى يرجع إلى الصورة ، يكون .

<sup>(</sup>١) في نسخة « الغالطية » .

<sup>(</sup>٧) ومن المطالب أيضاً (كيف الشيء؟) و (اأين الشيء؟) و (متى الشيء؟) وهي مطالب جزئية ليست من الأمهات ، بل تنزل عن \_ وفى نسخة بدون كلمة «عن » \_ أن تعد فيها .

<sup>(</sup>٧) لم يذكر الشيخ مطلبي (كم) و (من) وهما أيضاً من الجزئيات المشهورة ، فهي جزئية ؛ لأنها تطلب علوماً جزئية بالقياس إلى المطالب المذكورة ، ولاتعم فائدتها ؛ فإن ما لاكيفية له مثلا ، لا يسأل عنه ب (كيف) وكذلك تنزل عن أن يعد في الأصول ، ويستغنى عنها بمطلب (هل) المركب ، إذا كان المسئول عنه معلوماً بماهية ومجهولا بانتسابه إلى الموضوع ، فيقال : هل زيد أسود ؟ هل هو في الدار ؟ هل هو الآن ؟ .

<sup>(</sup> ٨ ) أقول : فيه نظر ؛ لأن مطلب ( أى ) إذا عد فى الأصول يقوم مقامها ، فيقال : أى كيفية له ؟ فى أى مكان هو ؟ فى أى وقت هو ؟

وإذا سلم ما فيه على النحو الذى قيل، كان قياسا، ولكنه غير واجب تسليمه . فإذا روعى فيه تشابه أحوال الأوسط فى المقدمتين ، وأحوال الطرفين فيهما مع النتيجة ، لم يجب تسليمه ، فلم يكن قياساً واجب القبول ، وإن كان قياساً في صورته .

وقد علمت \_ في نسخة « عرفت » \_ الفرق بينهما ، ووضع ُ ما ليس بعلة

إما بحسب نسبة بعض المقدمات إلى بعض .

أو بحسب نسبتها إلى النتيجة .

والذى يكون بحسب نسبة بعض المقدمات إلى بعض فهو أن لا يكون على شكل وضرب منتج ، وقد أشار إليه بقوله ( وهو أن لا يكون على سبيل شكل منتج ) .

والذي يكون بحسب نسبة المقدمات إلى النتيجة ؛ فلا يخلو :

إما أن يكون السبب هو أن المقدمات لم يلزم منها قول غيرها .

أو لزم ، ولكن اللازم ليس هو المطلوب .

والأول: هو المصادرة على المطلوب، ولم يذكر الشيخ ها هنا ؛ لأنه يحتاج إلى شرح فأخره ، إلى أن يفرغ من القسمة ، ويشتغل بشرحه .

والثانى : هو وضع ما ليس بعلة علة ؛ لأن وضع القياس الذى لا ينتج المطلوب لإنتاجه هو وضع ما ليس بعلة للمطلوب ، مكان علته ، وإليه أشار بقوله (أو يكون قياساً فى صورته ، لكنه ينتج غير المطلوب ؛ إذ قد وضع فيه ما ليس بعلة علة) .

وأما الذي يرجع إلى مادة القياس ، مشتملا على مقدمات لو وضعت بحيث تكون مسلمة على هيأة قياس ، خرجت عن أن تكون مسلمة ، وإليه أشار بقوله : (أو لايكون قياساً بحسب مادته . . . . إلى قوله : وإن كان قياساً في صورته ) .

ومثاله أن يقال :

كل إنسان ناطق ، من حيث هو ناطق .

علة ؛ من هذا القبيل ، والمصادرة على المطلوب الأول ، من هذ القبيل .

وذلك إذا كان حدان من حدود القياس هما اسمان لمعنى واحد ، فالواجب \_ وفى نسخة «والواجب » أن تكون مختلفة المعنى \_ وفى نسخة «مختلفتى المعانى » \_ فإذا روعى فى \_ وفى نسخة «من » \_ القياس صورته ، ثم ما أشرنا إليه من أحوال مادته ، لم يقع خطأ من قبل الجهل بالتأليف ، \_ وفى نسخة « التكليف » \_ ومن وضع ماليس بعلة علة ، ومن المصادرة على المطلوب الأول .

ولا شيء من الناطق ، من حيث هو الناطق ، بحيوان .

وذلك لأن القياس إنما ينعقد بحسب الصورة من هذه الحدود :

إما مع إثبات القيد الذي هو قولنا : من حيث هو ناطق ، في المقدمتين جميعاً ، أو مع حذفه منهما جميعاً .

لكن إثباته فيهما يقتضي كذب الصغرى.

وحذفه منهما يقتضي كذب الكبرى .

وإن حذف عن الصغرى ، وأثبت فى الكبرى ، ليكونا صادقين اختلفت صورة القياس ، فلم يكن الأوسط مشتركاً .

فالقياس المنعقد منهما بحسب الصورة ، لا يكون قياساً واجب القبول بحسب المادة ، ولهذا كان السبب في هذا القسم من جهة المادة ، قوله :

( وقد عرفت الفرق بيهما ) أي بين هذين القياسين المذكورين .

قوله (ووضع ما ليس بعلة علة من هذا القبيل ، والمصادرة على المطلوب من هذا القبيل) أى مما يقع الغلط فيه من جهة التأليف ، لا من جهة المادة .

ثم أخذ في بيان المصادرة على المطلوب الأول بقوله (وذلك إذا كان الحدان من حدود القياس . . . . إلى قوله : فالواجب أن يكون مختلفي المعانى ) .

فالمصادرة على المطلوب إنما تشتمل على حدين مترادفين كما مر ، ويلزم منه أن

إحدى المقدمتين : خالية عن الوضع والحمل ، وهي التي يتحد حداها .

والثانية: هي النتيجة بعينها ، فيكون التأليف عن مقدمةواحدة بالحقيقة ، ويكون أحد حدى النتيجة هو الأوسط .

مثاله: كل إنسان بشر.

وكل بشر ناطق .

فكل إنسان ناطق .

وما يقع فى قياس واحد هكذا ، يكون ظاهراً غير ملتبس .

والخبى منها هو الذى يقع فى أقيسة مركبة تقتضى تباعد النتيجة والمقدمة المتحدة بها . والفاضل الشارح : ذهب إلى أن وضع ما ليس بعلة علة ، والمصادة على المطلوب الأول ، من الأغلاط التى تتعلق بالمادة .

وليس كذلك ؛ فإن الحلل فيهما ليس لأنهما يشتملان على حكم غير مسلم ، بل لأن القياس المشتمل عليها يتألف مع النتيجة .

إما من حدود أكثر مما يجب ، وهو وضع ما ليس بعلة علة .

أو من حدود أقل مما يجب ، وهو المصادرة على المطلوب .

فإن الحلل فيهما راجع إلى الصورة ، دون المادة ؛ ولذلك جعلا من مباحث كتاب (القياس) .

فهذه هي أسباب الأغلاط المتعلقة بالتأليف القياسي ، وقد ظهر أنها أربعة :

اثنان منها متعلقان بنفس القياس ، وهما اختلال الصورة والمادة ، ويشتركان فى أن الخلل فيهما سوء التأليف .

واثنان متعلقان بحال القياس والنتيجة معاً ، وهما وضع ما ليس بعلة علة ، والمصادرة ملى المطلوب .

فإذن جميع ما يتعلق بالتأليف القياسى ثلاثة أشياء ، وإلى ذلك أشار الشيخ بقوله : ( فإذا روعى صورته ، ثم ما أشرنا إليه من أحوال مادته ، لم يقع خطأ من قبل الجهل بالتأليف ، ومن وضع ما ليس بعلة علة ومن المصادرة على المطلوب الأول) .

قوله :

(٢) هذا ، وأما إن كان \_ وفى نسخة « وإما أن لا يكون » \_ الغلط فى كون القياس قياساً واجب القبول لكن بسبب \_ وفى نسخة « القول ولكن لسبب » \_ فى المقدمات مقدمة مقدمة \_ وفى نسخة «مقدمة» بدون تكرار \_ فإنه قد \_ وفى نسخة بدون كلمة « قد » \_ يقع الغلط بسبب اشتراك فى مفهوم الألفاظ على بساطتها ، أو على تركيبها ، على ما قد علمت .

ومن جملتها مثل ما قد\_وفى نسخة بدون كلمة «قد»\_ يقع بسبب الانتقال من لفظ الجميع، إلى لفظ كل واحد، وبالعكس فيجعل ما يكون لكل واحد، كائنا للكل، وما يكون \_ وفى نسخة «وما يجعل» \_ للكل كائناً لكل واحد.

(٢) أقول لما فرغ عن بيان القسم الأول ، وهو أن يكون سبب الغلط راجعاً إلى التأليف ، ختمه بقوله : ( هذا ) أى هذا قسم .

وبدأ بالقسم الثانى بقوله (وإما أن لا يكون الغلط) فلفظة (أما) هذه أخت التي في أول الفصل في قوله (الغلط قد يقع إما لسبب في القياس).

وهذا القسم هو أن يكون الغلط لسبب في المقدمات أفراداً ، أو في أجزائها التي هي الحدود ، وينقسم :

إلى ما يكون السبب لفظيا .

وإلى ما يكون معنوياً .

وبدأ بالقسم الأول ، وهو — على ما ذكرناه — ينحصر فى ستة أقسام ؛ لأن الغلط : إما أن يكون لاشتراك فى جوهر اللفظ المفرد .

أو في هيئة في نفسه .

أو فى هيئته اللاحقة به من خارج .

أو فى التركيب المتحمل لمعنيين .

ولا شك في أن بين الكل ، وبين كل واحد من الأجزاء فرقاً ، ورعا كان الانتقال على سبيل تفريق اللفظ بأن يكون إذا اجتمع صادقاً ، فيظن أنه إذا \_ وفي نسخة « أنه كيف » \_ فرق كان صادقاً ، مثل من \_ وفي نسخة « ما » \_ يظن أنه \_ وفي نسخة يظن « من أن » \_ إذا صح أن نقول :

كان امرؤ القيس شاعراً مفرداً \_وفى نسخة بدون كلمة «مفرداً » \_ صح .

أو فى وجود التركيب وعدمه ، فيظن أن المركب غير المركب ، أو غير المركب مركباً. فأشار إلى القسم الأول والرابع ، وهو الاشتراك فى اللفظ المفرد والمركب . بقوله : (فإنه يقع الغلط بسبب اشتراك فى مفهوم الألفاظ على بساطتها وعلى تركيبها ، على ما علمت) أى فى (النهج السادس) .

وأورد لذلك مثالاً ، وهو :

انتقال الذهن من أحد معنيبي لفظ (كل) حالتي الإطلاق على الجميع ، وكل واحد ، إلى الآخر ، وهو قوله : (ومن جملتها مثل ما يقع بسبب الانتقال . . . إلى قوله : ولا شك في أن بين الكل ، وبين كل واحد من الأجزاء فرقاً ) .

وهذا المثال هو الاشتراك في اللفظ المفرد ، وإنما خصه بالإيراد ؛ لأنه موضع يلتبس على بعض أهل النظر ، وسنحتاج إليه في ( النمط الحامس ) .

والفرق: أن الكل يشمل الآحاد معاً ، وكل واحد بأخذ الواحد

فالواحد ، على سبيل البدل ، بشرطين :

أحدهما: أن يكون مع المأخوذ غيره .

والثانى : أن لا يبقى واحد غير مأخوذ .

وأشار بقوله: (وربما كان الانتقال على سبيل تفريق اللفظ ، بأن يكون إذا اجتمع صادقاً ، فيظن أنه إذا فرق – وفى بعض النسخ «كيف فرق » – كان صادقاً . . . . إلى قوله وإنها : فرد) .

أن امرأ القيس كان مفرداً، وأن امرأ القيس الميت شاعر مفرد. فيحكم بأن الميت شاعر.

وأيضاً أنه إذا صح أن الخمسة زوج وفرد ، اجتماعًا \_ وفى نسخة بدون كلمة « اجتماعًا » \_ صح \_ وفى نسخة « يصح » \_ أنها زوج ، وأنها فرد . وربما كان الانتقال على العكس من هذا ، وهو أنه إذا صح أن امرأ القيس شاعر ، وأنه جيد

إلى القسم الخامس .

وأورد مثالين :

أحدهما : أنا إذا قلنا : إن امرأ القيس كان شاعراً ، وصح ، فيظن أنه يصح قولنا : امرؤ القيس كان ، وقولنا : امرؤ القيس شاعر .

وذلك لأن المحمول في الأول ، هو قولنا : كان شاعراً على سبيل الاجتماع ، فيظن أنه يصح حمل كل واحد من لفظة (كان) و (شاعراً) عليه ، على سبيل الانفراد .

وإنما يصح الأول ؛ لأن لفظة (كان) فيها ، ناقصة ، وهي جزأ المحمول ، والمجموع قضية دالة على كونه في الزمان الماضي شاعراً .

ولا يصح الثانى ؛ لأن إفراد لفظة (كان) يدل على أنها أخذت تامة ، وهى المحمول نفسه ، فكأنه يقول : حصل امر ؤ القيس .

ولا يصح الثالث ؛ لأن حذف لفظة (كان) يدل عليها على أنها أخذت رابطة ، لا دلالة لها إلا على الارتباط المحض ، والمحمول هو الشاعر .

وحينئذ الفرق بين قولنا : كان شاعراً ، وبين قولنا : هو شاعر . على هذا التقدير . ويلزم منه حمل الشاعر على امرىء القيس ، الذى ليس بموجود الآن ؛ لأن الميت لا يوجد أصلا ، فضلا عن أن يوجد شاعراً .

والمثال الثانى ؛ أنا إذا قلنا : الحمسة زوج وفرد ، وصح ، فيظن أنه يصح قولنا : الحمسة زوج . الحمسة فرد .

على قياس أنا إذا قلنا: العسل حلو ، وأصفر . وصح ، فيصح قولنا:

و بأخذما بالقوة مكان ما بالفعل .

و بإغفال \_ وفى نسخة « وبسبب اغفال » \_ توابع الحمل المذكور \_ وفى نسخة « الجمل المذكورة » \_

وقد عرفت ذلك .

والتأليف يكون :

إما في القضايا أنفسها.

أو يكون بين القضايا .

والذي بين القضايا فهو:

إما قياسي .

وإما غير قياسي .

والواقعة في التأليف القياسي ، قد مر ذكرها .

أما التي تقع في القضايا أنفسها ، وهي المتعلقة بالمقدمات ، فهي التي يريد أن يذ كر ها هنا ، وهي ثلاثة لا غير ؛ لأن التأليف يقع :

إما بين جزأين يستحق أحدهما لأن يحكم عليه ، والآخر لأن يحكم به .

وإما بين جزأين لا يستحقان لذلك .

والغلط فى الأول لا يتصور إلا أن يكون الترتيب غير صحيح ؛ بأن جعل المحكوم عليه محكوماً به ، والمحكوم به محكوماً عليه ، والسبب فى ذلك إيهام العكس .

وأما الثانى فلا يخلو :

إما أن يكون المأخوذ فيها بدل ما يستحق لأن يكون جزءا من القضية ، شيئاً من معر وضاته أو عوارضه .

أو لا يكون كذلك ، بل شيئاً مشابهاً له .

أو على وجه آخر غير الوجه الذي يجب .

والأول : هو أخذ ما بالعرض ، مكان ما بالذات ؛ وذلك لأن الحكم يتعلق بالذات بما يستحق لأن يكون جزءا من القضية ، وبالعرض لمعروضاته وعوارضه . يصح على الاطلاق وكيف شئت ، أنه شاعر جيد ، أى فى الشاعرية . وهذا أيضاً يناسب ما يكون الغلط فيه بسبب المعنى من وجه ، ولكنه – وفى نسخة « من اللفظ » بدلا من « من القول » فهذه مغالطات مناسبة للفظ .

(٣) وقد يقع الغلط بسبب المعنى الصرف، مثل ما يقع بسبب إيها مالعكس. و بسبب أخذ ما بالعرض، مكان ما بالذات.

و بأخذ اللاحق للشيء — وفي نسخة « لاحق الشيء » \_ مكان الشيء .

العسل حلو . العسل أصفر .

وأشار بقوله (وربما كان الإنتقال على العكس من هذا القسم الثالث) ويمثل بأن يظن أنه إذا قلنا : إن امرأ القيس شاعر جيد ، وصح — على تقدير كونهما وصفين متباينين — صح أيضاً على تقدير كونهما معاً وصفاً واحداً .

ثم قال (وهذا أيضاً لا يناسب ما يكون الغلط فيه بسبب المعنى من وجه) وذلك الوجه هو إغفال توابع الحمل الذى يجيىء ذكره فى الأغلاط المعنوية ؛ فإن (الجيد المطلق) إذا حمل بدل (الجيد فى الشاعرية) وقد أغفل ما يتبع المحمول ، وكان كحمل (الموجود المطلق) بدل (الموجود بالقوق) فى المثال المذكور ، لكنه يكون ها هنا بشركة اللفظ ؛ وذلك لأن الغلط إنما حدث من قولنا : هو شاعر جيد . وليس من شرط توابع الحمل أن يحدث من تركيب لفظى مقدمة .

قوله: (وهذه مغالطات مناسبة لللفظ) إشارة إلى الأقسام المذكورة إلا أنه لم يذكر من الستة إلا أربعة، وسنشير إلى (الثانى) و(الثالث) الباقيين منها.

(٣) أقول : يريد به القسم الثانى من الأغلاط المتعلقة بأفراد المقدمات ، وهو الذي يكون السبب معنوياً .

فقوله ( وقد يقع الغلط بسبب المعنى ) عطف على قوله ( فإنه يقع الغلط بسبب اشتراك في مفهوم الألفاظ ) .

واعلم أن الأغلاط المعنوية لا يتصور أن تقع في الحدود ، التي هي المفردات ــــكما مر في صدر الكتاب ـــ فإذن هي إنما تقع في التأليف .

(٤) فتجد أصناف \_ وفى نسخة « أسباب » \_ المغالطات منحصرة فى اشتراك اللفظ مفرداً ، أو مركباً ، فى جوهره ، أو \_ وفى نسخة « و » \_ فى هيأته وتصريفه . وفى تفصيل المركب ، وتركيب المفصل ، ومن جهة المعنى فى إيهام العكس . وأخذ ما بالعرض مكان ما بالذات ، وأخذ اللاحتى للشىء \_ وفى نسخة بدون عبارة « للشىء » \_ واغفال توابع الحمل ، ووضع ما ليس

والثانى : هو سوء اعتبار الحمل ؛ فإن الحمل لا يكون فيها كما ينبغي مطلقاً .

وقد بقى من أسباب الغلط قسم واحد ، وهو الواقع بين قضايا لا يتألف مها قياس ، وهو المسمى بر (جمع المسائل فى مسألة واحدة) ولم يذكره الشيخ ؛ لأنه غير متعلق بالقياس .

ونعود إلى الشرح فنقول:

قد ذكر الشيخ في الغلط المعنوى الصرف ، خمسة أشياء :

إيهام العكس . وأخذ ما بالعرض مكان ما بالذات ، وهما القسمان المذكوران من الثلاثة .

والثالث : أخذ اللاحق للشيء مكانه ، وهو من باب أخذ ما بالعرض مكان ما بالذات — كَمَا مَرْ فَي ( النهج السادس ) .

والرابع : أخذ ما بالقوة مكان ما بالفعل ، وعكسه يجرى مجراه .

والحامس: إغفال توابع الحمل ، وهي الأمور المتعلقة بالمحمول ، كما مر ، و ب (الرابطة) و ( الجهة ) و ( السور ) وغير ذلك مما يغير أحوال الحكم في القضية . وهذان القسمان من جملة سوء اعتبار الحمل ؛ وإنما أورده الشيخ هكذا ؛ لأنه في هذا المختصر لم يتعرض لبيان الحصر على ما في سائر كتبه .

قوله :

(٤) أقول: لما ذكر أسباب الغلط، عاد إلى عدها؛ ليسهل الضبط، فأشار ها هنا إلى القسم الثاني من اللفظية التي لم يذكرها فيا مضى بقوله (أو هيأته وتصريفه) ولم

بعلة علة ، والمصادرة على المطلوب الأول، وتحريف القياس وهو الجهل بقياسيته .

(٥) وإن شئت فأدخل اشتباه الإعراب ، والبناء ، واشتباه الشكل والإعجام في باب\_وفي نسخة بدون كلمة « باب » \_ المغالطات اللفظية . ومن التفت لفت المعني ، وهجر ما يخيله اللفظ ثم راعي في ألفاظ \_ وفي نسخة بدون كلمة « ألفاظ » \_ أجزاء القياس ، معاني لا ألفاظا \_ وفي نسخة « ألفاظ » بدل « ألفاظا » \_ وراعاها بتوابعها ، ولم يخل بها فيما يتكرر في المقدمتين والنتيجة ، وراعي شكل القياس فيه في المقدمتين ، أو يتكرر في المقدمتين والنتيجة ، وراعي شكل القياس فيه \_ وفي نسخة « ثم علم » \_ أصناف القضايا التي عددناها ، ثم عرض ذلك على نفسه عرض الحاسب ما يعقده على نفسه ، معاودا و مراجعا ، فغلط ، فهو أهل لأن يهجر الحكمة و تعلمها ، فكل \_ وفي نسخة « وكل » \_ ميسر لما خلق له .

يذكر فى المعنوية قسما مما ذكره فيما مر ، وهو أخذ ما بالقوة ، مكان ما بالفعل . وذلك أيضاً مما يدل على أنه لا يتعرض لبيان الحصر .

قوله :

(٥) أقول: التفت لفته ، أى نظر إليه ، يريد أن من عرف الأصول المذكورة وحكمها ، أمين مين الغلط؛ فإن سبب الغلط بالإجمال، هو إهمال بعض شرائط الصحة. ووازن بين شرائط الصحة ، وأسباب الغلط ، بقول ملخص ، وهو أنه إذا لاحظ المعنى ، وهجر ما يخيله اللفظ ، أى الألفاظ الذهنية ، وما ترسخ من أحوالها فى الحيال .

وبالجملة : إذا ترك اعتبار اللفظ ووجود المعنى عن الشوائب اللفظية ، أُمينَ مينَ الأغلاط اللفظية .

### فهرسنس

| صفحه      |        |        |        |                  |         |         |            |        |              |          |
|-----------|--------|--------|--------|------------------|---------|---------|------------|--------|--------------|----------|
| ٥         |        | •      |        |                  |         |         |            | •      | لمحقق        | مقدمة ا  |
| ٦         |        |        |        |                  |         | •       | المحقق     | بي نظر | الكتب أ      | إخراج ا  |
| ١٢        |        | •      |        | والعر بية        | للامية  |         |            |        | ثقة بالمس    | _        |
| ۱۸        |        |        | •      |                  |         |         |            |        | من وجه       |          |
| ۱۹        |        |        |        |                  |         |         |            |        | رسطو م       | _        |
| 71        |        |        |        | کیر ؟            | ل للتفك |         |            |        | باس الأو     |          |
| <b>TV</b> |        |        | •      |                  |         | _       |            |        | نا والمناط   |          |
| 44        |        |        |        |                  | ¿       |         |            |        | باس الأو     |          |
| ٣٢        |        |        |        |                  |         |         |            |        | نا والمناط   |          |
| ٣٣        | •      |        |        | مديدة ؟          | عرفة -  | کسب •   |            |        | باس الأر     |          |
|           | ۵      | رض ا   |        |                  |         |         |            |        | من لا ين     |          |
| 47        |        |        |        | •                |         |         |            |        | نطق الص      |          |
| ٣٨        |        |        |        | •                |         |         |            |        | إتهام للم    | <u> </u> |
| ٤٠        | •      |        | •      | •                |         |         |            |        | بن سينا      |          |
| ٤٢        | •      | •      |        |                  |         |         |            |        | ة العدم      |          |
| ٤٤        | •      |        |        |                  |         |         |            |        | فهوم الد     |          |
| ٤٩        |        |        |        |                  |         |         |            |        | ۔<br>بل ابن  |          |
| ٦.        | •      |        |        | • ,              | •       | •       | •          |        | ؟<br>جنبية و |          |
| ٦٤        | •      |        | من نقد | ن سينا           | دليل ا  | ض له د  | یم مما تعر |        | ملی وجود     |          |
| ٧٣        | •      |        |        |                  |         | •       | 1          |        | ئىكال ال     |          |
|           | ننبطته | قد است | ر کنت  | يح بأمر          | ی تصر   | طوسی عا |            |        | فی عام       |          |
|           |        |        |        | بینی و<br>بینی و |         |         |            |        |              | -        |
|           |        |        |        |                  | -       |         |            | •      |              |          |

أسأل الله تعالى العصمة والتوفيق ، والحمد لله ، وحسبنا الله ، ونعم الوكيل ، \_ وفي نسخة بزيادة « وله الحمد وحده ، والصلاة على محمد النبي وآله الطاهرين \_ »

وإذا راعى أجزاء القياس مفصلة بتوابعها، أمن مين الأغلاط المتعلقة بالمقدمات وإذا لم يخل بتكرار الحدود في المقدمتين والنتيجة، أمين مين وضع ما ليس بعلة علة ، ومن المصادرة على المطلوب.

وإذا راعى شرائط القياس أمين َ مين َ الغلط المتعلق بصورته .

وإذا عرف أن المقدمات من أى الأصناف المذكورة فى (النهج السادس) وراعى شرائطها ، أمن من الغلط المتعلق بمادته .

ثم إن من غلط بعد رعاية هذه الشروط ، وتكرار المعاودة إلى تفقد كل واحد منها ، فهو ليس بمستعد لإدراك العلوم النظرية ، وتعلمها ، والله أعلم بالصواب، وإليه المرجع والمآب .

انتهى القول في المنطق بعون الله وتوفيقه .

| صفحا                                                                    | مفحة                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| بيان الحاجة إلى المنطق                                                  | جدل وخلاف ذلك هو اشتمال تعريف الشكل الأول الوارد<br>عن أرسطو على ما يجعله المتأخرون : شكلين : شكلا أول ، |
| الفصل الأول                                                             | وشكلا رابعاً وشكلا رابعاً                                                                                |
| إشارة: « وكل تحقيق يتعلق بترتيب الأشياء فذلك التحقيق الخ » ١٧٩          | نص البحث الذي كتبته – بخصوص القياس – عام ١٩٤٩ ٨٢                                                         |
| الفصل الثانى                                                            | نص مقتبس من كتاب « المنطق الوضعي » حول أشكال القياس . ٩٩                                                 |
|                                                                         | البصيريون والمنطق                                                                                        |
| إشارة : « ولأن بين اللفظ والمعنى علاقة ما إلخ »                         | تعریف بر « نصیر الدین الطوسی »                                                                           |
| الفصل الثالث                                                            | تعریف بر «ابن سینا »                                                                                     |
| إشارة : « ولأن المجهول بإزاء المعلوم إلخ »                              | وصية أوصى بها ابن سينا                                                                                   |
| ·                                                                       | قصيدة ابن سينا في النفس ١٤٧                                                                              |
| الفصل الرابع                                                            | قصيدة أحمد شوقى فى النفس ١٤٩                                                                             |
| إشارة: « فالمنطقى ناظر فى الأمور المتقدمة المناسبة لمطلوب مطلوبالخ» 1۸٦ | قصيدة عادل الغضبان في النفس ١٥٢                                                                          |
| الفصل الخامس                                                            | الإشارات والتنبهات                                                                                       |
| إشارة : إلى دلالة اللفظ على المعنى                                      | مع شرح الطوسى ١٥٧                                                                                        |
| الفصل السادس                                                            |                                                                                                          |
| <b>إشارة</b> : إلى المحمول                                              | محتويات الكتاب                                                                                           |
|                                                                         | المنطق                                                                                                   |
| الفصل السابع                                                            | مقدمة الطوسى للشرح ١٦١                                                                                   |
| <b>إشارة</b> : إلى اللفظ المفرد والمركب                                 | مقدمة ابن سينا للإشارات ١٦٤                                                                              |
| الفصل الثامن                                                            | النهج الأول                                                                                              |
| إشارة : إلى اللفظ الجزئى ، واللفظ الكلى ١٩٧                             | في غرض المنطق ١٦٧                                                                                        |
| الفصل التاسع                                                            | المراد من المنطق                                                                                         |
| إشارة : إلى الذاتي ، والعرضي : اللازم والمفارق ١٩٩                      | معنى الفكر ١٦٩                                                                                           |
| •                                                                       |                                                                                                          |

| 170          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| صفحة         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 140          | الفصل الثانى الجنس والنوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۳۸          | الفصل الثالث<br>إشارة : إلى الفصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 711          | الفصل الرابع  إشارة : إلى الحاصة والعرض العام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 720          | الفصل الحامس الفصل ، والنوع ، والفصل، تنبيه: « فهذه الألفاظ الحمسة وهي : الجنس ، والنوع ، والفصل، والحاصة ، والعرض العام »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>Y</b> .   | الفصل السادس الحمسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Y <b>2 9</b> | الفصل السابع<br>إشارة : إلى الحد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>70</b> 7  | الفصل الثامن وهم وتنبيه: « إذا كانت الأشياء التي يحتاج إلى ذكرها في الحد إلخ» .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 100          | الفصل التاسع المرام الم |
| <b>10</b> A  | العصل الماسر إلى أصناف من الحطأ تعرض فى تعريف الأشياء بالحد والرسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| صفحه                                  |                                                              |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
|                                       | القصل العاشر                                                 |
| 7.7                                   | إشارة : إلى الذاتي المقوم                                    |
|                                       | الفصل الحادى عشر                                             |
| 7.0                                   | إشارة : إلى العرضي اللازم غير المقوم                         |
| -                                     | الفصل الثانى عشر                                             |
| 714                                   | إشا <b>رة</b> : إلى العرضي غير اللازم                        |
|                                       | الفصل الثالث عشر                                             |
| 714                                   | إشارة : « ولما كان المقوم يسمى ذاتياً الخ » · · ·            |
|                                       | الفصل الرابع عشر                                             |
| 718                                   | إشارة: إلى الذاتى بمعنى آخر                                  |
|                                       | الفصل الحامس عشر                                             |
| 714                                   | <b>إشارة</b> : إلى المقول فى جواب ما هو ؟ · · ·              |
|                                       | الفصل السادس عشر                                             |
| 7 7 7                                 | إشارة : إلى أصناف المقول في جواب ماهو ؟                      |
|                                       | en e                     |
| Manne                                 | النبج الثاني                                                 |
| 744                                   | في الألفاظ الحمسة المفردة والحد والرسم                       |
| కుండా ప్రైవేశం - ఆటుకు <del>ం</del> శ | الفصل الأول                                                  |
|                                       | إشارة : إلى المقول في جواب ماهو ؟ الذي هو الجنس ، والمقول في |
| 744                                   | جواب ماهو ؟ الذي هو النوع                                    |

إشارة : إلى العدول والتحصيل . . .

| 914         |                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |     |        |                                                     |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-----|--------|-----------------------------------------------------|
| صفحة        |                                                                                | صفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |      |     |        | ۹٦٢                                                 |
|             | الفصل الثامن                                                                   | 45045                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |     |        | الفصل الحادي عشر                                    |
| 79.         | <b>إشارة</b> : إلى القضايا الشرطية . · · · · ·                                 | 778                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | . (( | إلخ | يفان . | وهم وتنبيه : « إنه قد يظن بعضالناسأنه لماكان المتضا |
|             | الفصل التاسع<br>إشارة : إلى هيئات تلحق القضايا وتجعل لها أحكاماً خاصة في الحصر | All of State Desired in the Control of State Desired in the Co |      | •   |        | النهج الثالث                                        |
| ۳.,         | وغيره                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |     |        | في التركيب الحبري                                   |
|             | الفصل العاشر                                                                   | Normal International Property Company                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |     |        | الفصل الأول                                         |
| ۳۰۳         | <b>إشارة</b> : إلى شروط القضايا                                                | 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •    | •   | •      | إشارة : إلى أصناف القضايا                           |
|             | النهج الرابع                                                                   | <b>YV1</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |     |        | الفصل الثاني                                        |
|             | في مواد القضايا وجهاتها                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •    | •   | •      | <b>إشارة</b> : إلى السلب والإيجاب                   |
|             | الفصل الأول                                                                    | AND ACCURATION AND AC |      |     |        | الفصل الثالث                                        |
| ۳٠٥         | إشارة : إلى مواد القضايا . • • • • • •                                         | <b>***</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •    | •   | •      | إشارة : إلى الخصوص ، والإهمال ، والحصر .            |
|             | الفصل الثانى                                                                   | Real Property Commencer Co |      |     |        | الفصل الرابع                                        |
| <b>۳۰</b> ۸ | إشارة : إلى جهات القضايا ، والفرق بين المطلقة والضرورية                        | 447                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٠    | •   |        | إشارة : إلى حكم الإهمال                             |
|             | الفصل الثالث                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |     |        | الفصل الحامس                                        |
| 417         | إشارة : إلى جهة الإمكان . • • • •                                              | ۲۸۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •    | •   | •      | <b>إشارة</b> : إلى حصر الشرطيات وإهمالها            |
|             | الفصل الرابع                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |     |        | الفصل السادس                                        |
| ٣٢٢         | إشارة : إلى أصول وشروط فى الجهات                                               | <b>Y</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •    | •   | •      | إشارة: إلى تركيب الشرطيات من الحمليات .             |
|             | الفصل الحامس                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |     |        | الفصل السابع                                        |
| ۳۲۵         | إشارة : إلى تحقيق الكلية الموجبة في الجهات . · · ·                             | 475                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |     | _      | اشلق المالمال والتحصيل                              |

| صفحة                                                     | صفحة                                                                                               |
|----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الفصل الثالث                                             | الفصل السادس                                                                                       |
| <b>ارة</b> : إلى عكس المطلقات ٣٦٨                        | إشارة : إلى تحقيق الكلية السالبة في الجهات ٣٣٢ إش                                                  |
| الفصل الرابع                                             | الفصل السابع                                                                                       |
| <b>بازة</b> : إلى عكس الضروريات                          | قنبیه : علی مواضع خلاف ووفاق بین اعتباری الجهة والحمل .     .       .                              |
| الفصل الحامس                                             | الفصل الثامن                                                                                       |
| <b>ارة</b> : إلى عكس الممكنات                            | إشارة : إلى تحقيق الجزئيتين في الجهات ٣٣٨ إشارة :                                                  |
|                                                          | الفصل التاسع                                                                                       |
| النهج السادس                                             | إشارة : إلى تلازم ذوات الجهة ٣٣٩                                                                   |
| الفصل الأول                                              | الفصل العاشر                                                                                       |
| <b>ارة</b> : إلى القضايا من جهة ما يصدق فيها أو نحوه ٣٨٩ | وهم وتنبيه : « والسؤال الذي يهول به قوم إلخ »   .     .   .   .   .   . والسؤال الذي يهول به قوم إ |
| الفصل الثانى                                             |                                                                                                    |
|                                                          | النهج الخامس تذ                                                                                    |
|                                                          |                                                                                                    |
| النهج السابع                                             | کلام کلی                                                                                           |
| وفيه الشروع فى التركيب الثانى للحجج                      | « اعلم أن التناقض هو اختلاف قضيتين إلخ »                                                           |
|                                                          | الفصل الأول                                                                                        |
| الفصل الأول                                              | <b>إشارة</b> : إلى التناقض الواقع بين المطلقات وتحقيق نقيض المطلق                                  |
| المارة : إلى القياس ، والاستقراء ، والتمثيل ٤١٥          | والوجودي ۳۵۳                                                                                       |
| الفصل الثاني                                             | الفصل الثانى                                                                                       |
| المارة : خاصة إلى القياس                                 |                                                                                                    |

| 077  |                                                           |
|------|-----------------------------------------------------------|
| صفحا |                                                           |
|      | النهج التاسع                                              |
|      | وفيه بيان قليل للعلوم البرهانية                           |
|      | الفصل الأول                                               |
| ۰۱۰  | إشارة: إلى أصناف القياسات من جهة موادها وإيقاعها للتصديق. |
|      | الفصل الثانى                                              |
| ۲۱٥  | <b>إشارة</b> : إلى القياسات والمطالب البرهانية            |
|      | الفصل الثالث                                              |
| ٥٢٣  | إشارة : إلى الموضوعات ، والمبادئ ، والمسائل ، في العلوم . |
|      | الفصل الرابع                                              |
| 079  | إشارة: في نقل البرهان ، وتناسب العلوم                     |
|      | الفصل الحامس                                              |
| ٤٣٥  | إشارة : إلى برهان « لم » و برهان « ان »                   |
|      | الفصل السادس                                              |
| 049  | <b>إشارة</b> : إلى المطالب                                |
|      | Alait a sit                                               |
|      | النهج العاشر<br>فى القياسات المغالطية                     |
|      |                                                           |
| . 4  | الفصل الأول                                               |
| 020  | الثالية • وإن الخاط قل يقم إما أ ، في القياس الخ          |

|          |   |           | صل الثالث     | الفع       |            |            |         |
|----------|---|-----------|---------------|------------|------------|------------|---------|
| ٤٢٨ .    |   | •         |               | الاقتراني  | لى القياس  | : خاصة إ   | إشارة   |
|          |   |           | صل الرابع     | الف        |            |            |         |
| ٤٣٤ .    | • | •         | ملية          | إنيات الح  | اف الاقتر  | : إلى أصن  | إشارة   |
|          |   |           | ىل الخامس     | الفص       |            |            |         |
| ٤٥٣ .    | • | •         |               |            | كل الثانى  | : إلى الشك | إشارة   |
|          |   |           | سل السادس     |            |            |            |         |
| ٤٧٣ .    | • | •         | •             |            | كل الثالث  | : إلى الشك | إشارة   |
|          |   |           | لنهج الثامن   | Ä          |            |            |         |
|          |   | بع القياس | شرطية وفى توا | فياسات الن | فى الذ     |            |         |
|          |   |           | صل الأول      |            |            |            |         |
| ٤٨٣ .    | • | •         |               | طيات .     | إنات الشر  | : إلى اقتر | إشارة   |
| <b>.</b> |   |           | مصل الثانى    |            |            |            |         |
| ٤٩٥ .    | • | •         | •             |            | ں المساواة | : إلى قياس | إشارة   |
| £99 .    |   |           | صل الثالث     |            | ا ا. ۱ اه  | ett ti.    | * 1 & i |
| 411 .    | • | •         | تنانيه .      | رطية الاست | اساك الشه  | : إلى العي | إشاره   |